
                  Debreceni Református Hittudományi Egyetem 

                                             Ledán M. István 

                Az öngyilkosság és a taedium vitae reprezentációi  

                       a mediterrán világban, az Újszövetségben  

                                    és a korai kereszténységben 

    

                                                

                             Habilitációs dolgozat Újszövetségből 

                                                   Debrecen 

                                                       2025 

                   



1 
 

Tartalom 
1.Bevezetés ............................................................................................................................................. 3 

2. Öngyilkosság a görög kultúrában ......................................................................................................... 8 

2.1. Öngyilkosság a mítoszok világában ............................................................................................ 8 

2.2. Öngyilkosság a drámairodalomban .......................................................................................... 12 

2.3. Az öngyilkosság kérdése a filozófiai művekben ........................................................................ 20 

2.4. Öngyilkosság a retorikai művekben ......................................................................................... 27 

2.5. Öngyilkosság a biográfiai, történeti és földrajzi munkákban .................................................... 30 

2.6. Öngyilkosság az ókori görög szépirodalomban (regények, dialógusok) ..................................... 36 

2.7. Az öngyilkosság képzőművészeti megjelenítése....................................................................... 39 

Összegzés .............................................................................................................................................. 40 

3. Az öngyilkosság reprezentációi az ógörög sírfeliratokon ..................................................................... 48 

3.1.Öngyilkosság a sírköveken. Nem-irodalmi sírfeliratok tanúsága ................................................ 49 

Összegzés 1 ................................................................................................................................... 62 

3.2.Öngyilkosság az irodalmi sírfeliratokban................................................................................... 64 

3.2.1. Heroikus öngyilkosság .......................................................................................................... 64 

3.2.2. A filozófikus (bölcs) öngyilkosság .......................................................................................... 68 

3.2.3. Öngyilkosság gyász miatt ...................................................................................................... 72 

3.2.4. A gyáva öngyilkosság ............................................................................................................ 74 

Összegzés 2 ........................................................................................................................................... 78 

4. Öngyilkosság római módra................................................................................................................. 80 

4.1. Öngyilkosság a latin filozófiában.............................................................................................. 80 

4.1.1. Cicero az öngyilkosságról ...................................................................................................... 81 

4.1.2. Az epikureista Lucretius az öngyilkosságról........................................................................... 87 

4.1.3. Seneca az öngyilkosságról .................................................................................................... 90 

4.2. Öngyilkosság a latin  „szépirodalomban” ................................................................................. 99 

4.2.1. Öngyilkosság Seneca drámáiban ........................................................................................... 99 

4.2.2. Öngyilkosság Plautus komédiáiban ..................................................................................... 106 

4.2.3. Öngyilkosság a latin költészetben ....................................................................................... 108 

4.2.4. Öngyilkosság a latin regényirodalomban ............................................................................ 113 



2 
 

4. 3. Öngyilkosság a történeti művekben...................................................................................... 117 

Összegzés ............................................................................................................................................ 123 

5. Öngyilkosság a latin sírfeliratokon és epigrammákban ..................................................................... 128 

5.1.Öngyilkosság a sírköveken. Nem-irodalmi sírfeliratok tanúsága .............................................. 132 

5.2.Öngyilkosság az irodalmi epigrammákban .............................................................................. 145 

Összegzés ............................................................................................................................................ 148 

6. Az öngyilkosság reprezentációi a zsidóságban .................................................................................. 151 

6.1. Öngyilkosság az Ószövetségben ............................................................................................ 154 

Összegzés ............................................................................................................................................ 160 

6.2. Öngyilkosság a hellenizmus korának zsidó irodalmában ........................................................ 161 

Összegzés ............................................................................................................................................ 164 

6.3. Öngyilkosság a római kor zsidó irodalmában ......................................................................... 165 

Összegzés ............................................................................................................................................ 176 

6.4. Öngyilkosság a rabbinikus irodalomban ................................................................................. 177 

6.4.1. Az ószövetségi öngyilkos esetek a rabbik értelmezésében .................................................. 180 

6.4.2. Az öngyilkosság által örök életet lehet nyerni (nemcsak zsidóknak) .................................... 181 

6.4.3.  Az öngyilkosság mint vezeklés a bűnért ............................................................................. 183 

6.4.4. Öngyilkosság a Tóra iránti hűségből, illetve az integritás megőrzése érdekében ................. 184 

Összegzés ............................................................................................................................................ 185 

7. Öngyilkosság az Újszövetségben és a kereszténység első évszázadaiban .......................................... 186 

7.1. Júdás öngyilkossága .............................................................................................................. 186 

7.2. A filippi-i börtönőr esete ....................................................................................................... 196 

7.3. Pál és a taedium vitae ........................................................................................................... 197 

7.4. Jézus és az önkéntes halál ..................................................................................................... 208 

7.5. Öngyilkosság és/vagy mártírium a kereszténység első századaiban ....................................... 211 

7.5.1. A mártírium dicsérete ........................................................................................................ 211 

7.5.2. A kiprovokált mártírium/az önfeljelentő vértanú ................................................................ 215 

7.6. Ágoston és az öngyilkosság ................................................................................................... 221 

Összegzés ............................................................................................................................................ 224 

8. Kiértékelés ....................................................................................................................................... 227 

9. Rövidítések jegyzéke ........................................................................................................................ 237 

10. Irodalom ........................................................................................................................................ 240 



3 
 

1.Bevezetés 
 
Az öngyilkosság „humanikum”. Minden sajátosan emberi fenomén közül talán a leginkább 

sajátosan emberi. Az ember homo suicidalis. Hogyan? Hát nem az teszi egyedivé, 

fajszpecifikussá az embert, hogy homo loquens (beszélő ember), homo habilis (ügyes, 

eszközhasználó ember), homo ludens (játszó ember) vagy éppen homo bellator (háborúzó 

ember)? A nyelv nyilván messze komplexebb a madárcsicsergésnél, miként a legkezdetlegesebb 

íj is a majmok által használt fűszálnál, mellyel a fák odvából hangyákat „halásznak ki”. A sport 

is összetettebb dolog az oroszlánkölykök hancúrozásánál. Ennek ellenére nem tagadható, hogy 

az állatok is kommunikálnak, használnak eszközöket, és játszanak. Ritkán ugyan, de a 

csimpánzok világában még a háború is előfordul. Az ún. „négyéves háborúban”, melyet a 

Gombe Nemzeti Parkban (Tanzánia) figyeltek meg, csimpánzklánok álltak éveken át 

konfliktusban egymással.1 Az ember természetesen mind a kommunikációját, mind az 

eszközhasználatát, mind pedig játékait, illetve háborúit magasabb szintre emelte, ám ettől még 

egyik sem kizárólag emberi fenomén. Öngyilkos viszont csak és kizárólag az ember lehet. Az 

állatok, eltekintve egy-két városi legendától vagy akár ókori anekdotától (melyre alább látunk 

majd példát) nem követnek el öngyilkosságot. Az öngyilkosság emberi probléma. Méghozzá – 

Albert Camus megfogalmazása szerint – az egyetlen igazán komoly filozófiai probléma, mely 

mellett minden más eltörpül.2  

Az ókori szerzők némelyike is úgy vélte, hogy az öngyilkosság sajátosan emberi jelenség. 

Ismerkedjünk meg az antik világ öngyilkossággal kapcsolatos egyik „leghajmeresztőbb” 

szövegével. Idősebb Plinius írja: 

„Az emberi természet tökéletlensége miatti bánatunk legfőbb vigasza az, hogy isten sem képes 

mindenre. Mert az isten, ha akarná sem tudná saját halálát előidézni, mely lehetőséget az élet 

sok nyomorúsága mellett legnagyobb ajándékként adott az embernek (inperfectae vero in homine 

naturae praecipua solatia, ne deum quidem posse omnia, namque nec sibi potest mortem 

consciscere, si velit, quod homini dedit optimum in tantis vitae poenis). Az örökkévalóságot sem 

tudja a halandóknak ajándékozni, sem pedig a megholtakat új életre kelteni, de még azt sem 

tudja megtenni, hogy az, ki valamikor élt, ne élt légyen, az, ki dicsőséget aratott, ne aratta légyen 

                                                             
1 R. Brian FERGUSON, Chimpanzees, War, and History, Oxford, Oxford University Press, 2023, 54 kk. 
2 Albert CAMUS, The Myth of Sisyphus and Other Essays, New York, Vintage, 2018, 13. 



4 
 

azokat, és a múltra vonatkozóan neki sincs több hatalma, mint megajándékozni az embereket a 

feledéssel”.3 

Idősebb Plinius szerint tehát az istenség olyasmit adott ajándékba az embernek (és csak az 

embernek!), melyre ő maga sem képes: az öngyilkosságot. Mégpedig kifejezetten vigaszul az 

élet tökéletlensége miatt. 

De miről is beszélünk, amikor öngyilkosságról beszélünk? Ha azt kezdjük el firtatni, 

hogy mi valójában az öngyilkosság, pontosan olyan helyzetben találjuk magunkat, mint Ágoston 

az idő fogalmával kapcsolatban. Ha nem kérdezünk rá, hogy micsoda az öngyilkosság, tudjuk, 

hogy micsoda, ha viszont rákérdezünk, máris zavarba jövünk.4 Émile Durkheim 1897-ben 

megjelent, azóta is referenciaértékűnek tartott művében így határozza meg az öngyilkosságot: 

„az öngyilkosság kifejezés minden olyan halálesetre vonatkozik, amely közvetlenül vagy közvetve 

az áldozat saját pozitív vagy negatív cselekedete eredményeként következett be, és amelynek 

következményeit az áldozat előre látta”. 5 Ez azt jelenti, hogy nem feltétlenül kell tenni valamit 

(pozitív cselekedet) ahhoz, hogy az öngyilkosság esete forogjon fel, a negatív cselekedet (pl. 

elutasítani következetesen az ételt) ugyanúgy kimerítheti az öngyilkosság fogalmát. Továbbá az 

önkezűség sem tekinthető az öngyilkosság egyedüli módjának. Végül pedig Durkheim 

meghatározása szerint az öngyilkosságnak nem kizáró „feltétele” az, hogy valaki vágyjon 

meghalni. Öngyilkosságnak számít minden olyan haláleset, amikor az áldozat, bár nem kíván 

meghalni, olyan tettet hajt végre, melyről tudja, hogy az a halálát okozza. Eszerint tehát 

öngyilkosságnak tekintendő mindenféle áldozat (pl. ha egy anya élete árán menti meg a 

gyermekét) és minden mártírium. Természetesen igencsak brutálisan hangzik öngyilkosnak 

nevezni a másokért életét áldozót vagy a mártírt, ám ennek oka az, hogy az öngyilkosság vagy a 

suicidium szavunk eleve terhelt, azaz óhatatlanul a negatív gyilkosság szót érzékeljük benne. A 

suicidium (melynek mintegy tükörfordítása az öngyilkosság) ízig-vérig latin fogalomnak látszik, 

ám valójában egy neologizmus, mely a XVII. században tűnt fel először. Egy ókori római ember 

nem is igen értette volna, vagy inkább szükségképpen félreértette volna a fogalmat. A suicidium 

szó hallatán valószínűleg disznóölésre gondolt volna (sus = disznó).6 Az ókori görög és latin 

                                                             
3 IDŐSEBB PLINIUS, A természet históriája (ford. Váczy Kálmán), Bukarest, Kriterion, 1973, 57-58. Latin szöveg: 
PLINY THE ELDER, Naturalis Historia, Lipsiae, Teubner, 1906. 
4  Lásd SZENT ÁGOSTON, Vallomásai (ford. Vass József), Budapest, Szent István Társulat, 2023, 175. 
5 Émile DURKHEIM, Suicide. A Study in Sociology, New York–London, Routledge, 2002, XL–XLII. 
6 Anton J. L. HOOFF, From Autothanasia to Suicide. Self-Killing in Classical Antiquity, London, Routledge, 1990, 
136. 



5 
 

öngyilkosságot jelölő kifejezések egyikében sincs benne a „gyilkosság” fogalma. Voltaképpen 

nincs is olyan görög vagy latin szó vagy szókapcsolat, mely le lenne foglalva az öngyilkosság 

jelölésére. Mind a görög, mind pedig a latin nyelv számtalan szót és szókapcsolatot használ az 

öngyilkosságra. Az ókori görög szövegekben ilyen az αὐτοφόνος (önmagával végző), αὐτέντης 

(saját kezével döfő), ἑκούσιος (önkéntes, szabad akaratú), αὐτόχειρ/αὐτοχειρία (önkezű, 

önkezűség), stb. Ez utóbbi használatos egyébként akkor is, ha valaki a saját családtagjával 

végez.7 A latin szövegekben ilyen szavakkal és szófordulatokkal találkozunk: manus ad/inferre 

(kezet emelni [saját magára]), exire (eltávozni), mortem sumere (kiválasztani, „kézbe venni” a 

halált), sponte (önként), mors voluntaria (önkéntes halál), stb.8 

Mi Durkheimre (valamint az ókori forrásokra) alapozva nem csupán az ún. közönséges 

öngyilkosság, hanem a másokért történő áldozat, illetve a mártírium kérdését is vizsgálni fogjuk. 

Továbbá bevonjuk a kutatásunkba a taedium vitae (életundor, halálvágy) kérdését is, mely az 

Újszövetség és korakeresztény irodalom vonatkozásában lesz különösen is érdekes és releváns 

probléma. Felvetődhet a kérdés, hogy nem lenne-e helyénvalóbb – tekintve, hogy a másokért 

való áldozat, illetve a mártírium kérdését is tárgyaljuk – a semlegesebb „önkéntes halál” 

fogalmat használni? Az öngyilkosság valóban túl nyers és brutális az önfeláldozás vagy 

a mártírium jelölésére. Viszont az önkezű halál meg túl enyhe kifejezés lenne a közönséges és 

egoisztikus öngyilkossággal kapcsolatban. Bármennyire is terhelt kifejezés az öngyilkosság, a 

releváns kérdés az, hogy nemes vagy gyáva indítékokból követik-e el. Ennek függvényében 

beszélhetünk (vagy legalábbis ennek függvényében beszélnek az ókori irodalmi források) legitim 

vagy illegitim öngyilkosságról Maradunk tehát az öngyilkosság kifejezésénél, ennek 

szinonimájaként használjuk az önkéntes/önkezű halált, ám olykor, ha helyénvalóbbnak érezzük, 

inkább az önkéntes halál jelzős szerkezetet fogjuk használni. 

Kutatásunk nem szociológiai vagy filozófiai jellegű. És elsősorban nem is klasszika-filológiai 

vagy kultúrtörténeti indíttatásból született. Adódik a kérdés, hogy egy újszövetséges teológus 

miért kezdi el kutatni az öngyilkosság témáját, mely voltaképpen a rendszeres teológia vagy a 

pasztorálpszichológia hatáskörébe tartozna? Felvetődhetett volna számomra az öngyilkosság 

kérdése tisztán pasztorális szempontból is. Lelkészi szolgálatom egyik állomásán (Érköbölkút, 

Románia) hosszú évtizedek óta komoly probléma az öngyilkosság. Évente egy-két öngyilkossági 

                                                             
7 Lásd Soph. Ant. 1175. 
8 A további példákat lásd HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 138–143. 



6 
 

eset szokott előfordulni. Az öngyilkosságok oka rendszerint a szerelmi csalódás, a 

diszfunkcionális család, és az ebből fakadó nehézségek, a visszafordíthatatlan betegség, valamint 

az időskori magány. Kamaszok, fiatal felnőttek, középkorúak és idősek egyaránt érintettek. 

Tagadhatatlan, hogy – akár öntudatlanul is – az Érköbölkúton eltöltött évek befolyásolhatták a 

témaválasztást. Alapvetően mégis a görög és latin sírfeliratok tanulmányozása adta az impulzust 

a kutatáshoz. Több olyan görög és latin sírszöveggel találkozhattam, melyekben az öngyilkosság 

kérdése különbözőképpen van reprezentálva. Engem pedig elkezdett érdekelni ezeknek az 

„öngyilkos sírfeliratoknak” a háttere, kontextusa, azaz a mediterrán világ (és ezen belül 

kimondottan a görög és római kultúra). Aztán kíváncsi lettem arra, hogy vannak-e az 

öngyilkosság reprezentációit illetően átfedések az Ószövetség világa és a görög világ között, 

ahogyan arra is, hogy a hellenizmus-kori és későbbi zsidó irodalom, az Újszövetség, illetve a 

korakeresztény szövegek az öngyilkosság kérdésében miként illeszkednek (illeszkednek-e 

egyáltalán) a görög(-római) világba. Van-e az öngyilkosságot illetően sajátosan bibliai, zsidó 

vagy keresztény viszonyulás? Jelen kutatásnak tehát ez a fókusza. Az öngyilkosság 

reprezentációit vizsgálom a görög, római, zsidó irodalmi forrásokban, az Újszövetségben, illetve 

az apostoli-és patrisztikus kor irodalmában. 

A kutatás ugyan nem úttörő (legfennebb hazai és magyar nyelvű vonatkozásban az), ám 

tény, hogy a görög, latin, zsidó és korakeresztény vonatkozó irodalmat eleddig viszonylag 

kevesen kutatták a nemzetközi porondon is. A TRE „Suizid” (egyébként igen vázlatos) 

szócikkében azt olvassuk, hogy a rendelkezésre álló hatalmas forrásanyag még (1990-ben) nem 

került rendszerezésre. Még a világvallásokban előforduló vallási indíttatású öngyilkosságokról is 

viszonylag kevés irodalom áll rendelkezésre.9 Ezen kevés rendelkezésre álló irodalom közé 

számított akkoriban Anton Hooff From Autothanasia to Suicide c. monográfiája (1990), melyre 

hivatkozik is a szócikk írója, és amely az öngyilkosság okait és módjait vizsgálja a görög-római 

kultúrában. A műben azonban csupán érintőlegesen esik szó a zsidó, illetve a keresztény 

viszonyulásról az öngyilkosság vonatkozásában. Két évre rá jelent meg Arthur J. Droge és James 

D. Tabor szerzőpáros A Noble Death című könyve, mely  kifejezetten a zsidó és keresztény 

öngyilkosság-reprezentációval foglalkozik, a könyv mintegy egynegyedét a különféle filozófiai 

iskolák öngyilkossággal kapcsolatos nézetei bemutatásának szánva. Kifejezetten a római 
                                                             
9  Karl HOHEISEL, Suizid, in: BALTZ – CAMERON – NOWAK et al (eds.): Theologische Realenzyklopädie, Berlin – 
New York, de Gruyter, 2001, 442–445, itt: 442. 



7 
 

irodalomra fókuszál Timothy D. Hill Ambitiosa Mors című monográfiája (2004), melyben a 

római filozófiai, költői és történeti szövegeket vizsgálja. 1995-ben látott napvilágot George 

Minoistől az angol és román nyelven is megjelent Histoire du Suicide című átfogó, az 

öngyilkosság történetét az ókortól napjainkig feldolgozó, de éppen emiatt az egyes korokat 

vázlatosan bemutató műve. A zsidó és keresztény mártírium sajátosságaival és a kettő közötti 

kapcsolattal foglalkozik Daniel Boyarin Dying for God című 1999-es kiadású könyvében. 

Kifejezetten a mártírium, illetve az (emberi) áldozat kérdéskörét tárgyalja egy magyar 

vonatkozású, ám angol nyelvű monográfia, melynek szerzője Pesthy-Simon Mónika. A mű 

2017-ben jelent meg Isaac, Iphigeneia, Ignatius. Martyrdom and Human Sacrifice címmel. Ez 

utóbbi két munka nyilván nem az öngyilkosságra fókuszál, ám az öngyilkosság problematikáját 

egyik szerző sem kerülheti meg, lévén adott a mártírium és az önkéntes halál kapcsolata. Egy 

további említésre méltó monográfia, mely azonban csupán a görög tragédiákban előforduló 

öngyilkosságokat tekinti át, Elise P. Garrison Groaning Tears 1995-ben megjelent műve. 

Természetesen több kisebb-nagyobb, az utóbbi évtizedekben vagy korábban megjelent 

tanulmány is foglalkozik a görög-római vagy akár a zsidó irodalom egy-egy szeletével 

(Plátónnal, Vergiliusszal, Petroniusszal, a masszádai tömeges öngyilkossággal, stb.), melyek 

mindegyike komoly segítségemre volt. 

Dolgozatunk nóvuma, hogy a görög és latin sírfeliratokat is beveszi a kutatásba. Egy-két 

„öngyilkos-sírfeliratról” ugyan születtek tanulmányok, ám ilyen terjedelemben, több tucat 

„valódi” és irodalmi sírfelirat bevonásával, eleddig még senki nem dolgozta fel a szepulkrális 

irodalmat az öngyilkosság reprezentációit elemezve. 

Vizsgálódásunkat a görög kultúra öngyilkosság-reprezentációjával kezdjük. Alább is, és 

minden fejezetben jelezzük a szövegbázist, és a követendő munkamódszert. A hatalmas 

anyagban való könnyebb tájékozódást az egyes fejezetek (ha szükségesnek ítéljük: alfejezetek) 

végén található informatív összegzésekkel segítjük. 

 

 

 

 



8 
 

2. Öngyilkosság a görög kultúrában 
 

Vajon lehetséges volna-e találni egy olyan mottót, mely legalább megközelítőleg tükrözné az 

ókori görög világ viszonyulását az öngyilkosság kérdéséhez? Egyáltalán honnan válasszunk egy 

ilyen mottót: a mitológiából, a drámairodalomból, valamelyik filozófiai műből vagy történeti 

munkából, esetleg egy ógörög regényből? Ha a drámairodalomra voksolnánk, kitől legyen az 

idézet? Szophoklésztől vagy Euripidésztől? Ha a filozófiát tekintenénk inkább „illetékesnek”, 

kitől idézzünk: Plátóntól, Arisztotelésztől vagy Plótinosztól? És melyik iskolától: az 

Akadémiától, a sztoikusoktól, az epikureusoktól vagy a cinikusoktól? A fenti kérdésekkel 

egyrészt arra kívánok célozni, hogy a rendelkezésünkre álló forrásanyag igen szerteágazó, 

műfajilag is sokrétű, ráadásul egy roppant nagy időskálán helyezkedik el: a „ködös” mitológiai 

időktől a császárság koráig. Másrészt arra próbálom felkészíteni az olvasót, hogy nem 

számíthatunk egységes ógörög szemléletre az öngyilkosságot illetően. Még egy-egy műfajon 

belül is különféle attitűdökkel fogunk találkozni, mi több: ellentmondásokra bukkanunk akár egy 

adott szerző munkásságán belül is. De hogy válaszoljunk is a feltett kérdésre: igen nehéz – 

valójában lehetetlenség – olyan mottót találni, mely kifejezhetné, hogy mit gondolt az antik 

görögség az öngyilkosságról. Azzal még megpróbálkozhatunk, hogy a kérdést illetően 

felfedezzünk valamilyen „mintázatot” a görög gondolkodásban, ám egységes viszonyulást nem 

fogunk találni. Szerencsésebb tehát a kérdés(eke)t így tenni fel: hogyan reprezentálták az 

öngyilkosságot a mítoszok, a drámák, a filozófia, retorikai irodalom, a történeti művek, illetve az 

ókori görög „szépirodalom” (regények, dialógusok)? Felfedezhető-e valamilyen „közös nevező” 

az egyes műfajokon belül? Hogyan jelenik meg az öngyilkosság a képzőművészetben, és mit 

jelenthet az, hogy egyáltalán ábrázolásra kerülhetett? Ebben a fejezetben ezt a kérdéskört járjuk 

körül. 

2.1. Öngyilkosság a mítoszok világában  

 

Aligha kell meglepődnünk azon, hogy a különféle mítoszokban és mítoszvariációkban, azaz 

voltaképpen egy „szakrális anyagban” öngyilkossági esetekkel is találkozunk. Néhány 

öngyilkosságot ugyanis az Ó,–és az Újszövetség is megemlít. Meglepő lehet viszont, hogy a 

mitológiai anyagban eléggé számottevőek az öngyilkossági esetek. Arezina Asomatou és 



9 
 

szerzőtársai egy rövid cikkükben 59 esetet számoltak össze. Ennél is meglepőbb a férfiak és nők 

aránya. Az 59 esetből 22 férfi, 37 pedig nő.10 Anton Hooff valamivel több esetettel számol, ám 

az ő statisztikájából is az derül ki, hogy a görög mitológiai anyagban jóval több a női öngyilkos 

(37 férfi, 56 nő).11 Ugyancsak meglepő az okok és módok változatossága, illetve az okok és 

módok nemek szerinti szpecifikussága. Itt most csupán egy tucatnyi jellemző esetet mutatok be, 

férfiakét és nőkét vegyesen, melyek alapján képet alkothatunk a leggyakoribb okokról és 

módokról, illetve ezek nemek szerinti megoszlásáról. 

Agraulus, Hersze és Pandroszusz Kekropsznak, Attika első királyának a lányai voltak. 

Amikor megpillantották Erikhthoniuszt, a testvérüket, akinek (akárcsak apjuknak) kígyólábai 

voltak, félelmükben leugrottak az Akropoliszról.12 Több mítosznak is témája, hogy nők a 

vérfertőzés miatti szégyenükben (Phaedra, Iokaszté) végeznek magukkal. Iokasztéról bővebben 

is szót ejtünk a következő alfejezetben, itt most egyetlen ilyen esettel fogunk röviden 

megismerkedni. Kanaké, Aiolosznak, az ajolok királyának lánya azzal a karddal végzett 

magával, melyet apja küldött neki, mivel a testvérével, Makareusszal hált. Közös gyermekük is 

született a nászból, akit előbb Kanaké kölönféle főzetekkel akart elhajtani, majd pedig az apa a 

kutyák elé vetette. A történetet Ovidius is feldolgozta a Hősnők levelei c. művében. Kanaké itt 

levelet ír testvérének, melyben elmondja, hogy megteszi azt, amit az apja parancsolt, és arra kéri 

Makareusszt, hogy a gyermekük csontjait szedje össze, és temesse közös urnába azokat. Ovidiust 

valójában csak a tragikus sors érdekli, a testvérszerelemről nincs mondanivalója. Bár Kanaké 

megbánni látszik a testvér iránti szerelmet („mért adtam neked azt, mit sosem adhat a húg?“),13 

ez a bánat csupán a következmények miatt szólal meg benne. A szándékos vagy szándéktalan 

(pl. Iokaszté) vérfertőzés miatt elkövetett öngyilkosságokban egyébként nem a bűntudat, hanem 

a szégyen (pudor) játszik szerepet.14  

Laodameia Próteszilaosz felesége, halott férjét három órára visszakönyörögte az 

alvilágból. Miután a férj másodszor is meghalt, Laodameia egy szobrot készíttetett férjéről, az 

ágyába vitte, és ölelgettete, csókolgatta azt. A szobrot – mivel annak ölelgetése egyfajta 

fajtalanságnak, paráznaságnak látszott a külvilág szemében – az apa tűzbe dobatta. Laodameia 

                                                             
10 Arezina ASOMATOU (et al.), The act of suicide in Greek mythology, in: Encephalos 53, 2016, 65-75, itt: 69. 
11 Anton J. L. HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 22. 
12 PECZ Vilmos, Ókori lexikon, Budapest, Franklin Társulat, I/1 kötet, 1902, 391. 
13 OVIDIUS, Hősnők levelei, Budapest, Helikon, 1985, 61 kk. 
14 Vö. HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 67. 



10 
 

ezt nem tudta elviselni, és a szobor után ugrott a tűzbe. Tettének oka az elviselhetetlen gyász 

volt.15  

Thiszbé és Püramosz történetében, ebben az antik Rómeó és Júliában a szerelmesek a 

végzetes tévedésnek esnek áldozatul. Mivel a szülők ellenzik a szerelmüket, a fiatalok titokban 

találkoznak. A megbeszélt találkahelyre érkezve, Püramosz azt gondolja, hogy szerelmét 

oroszlán tépte szét, ezért bánatában a kardjába dől. Később, amikor Thiszbé is megérkezik, és 

látja halott szerelmesét, a holtteste fölött, annak a kardjával oltja ki a maga életét. Az 

öngyilkosság oka a fájdalom, a szerelmi bánat.16 Ugyancsak bánatában végez magával Ariadné. 

Szerelme, Thészeusz nem érkezik vissza Naxosz szigetére, mivel a hajóját elsodorja a tenger. A 

Thészeusz gyermekét hordozó Ariadné azt hiszi, hogy a férfi elhagyta őt, ezért felakasztja 

magát.17  

Altruisztikus öngyilkosságot követ el Makaira, Héraklész lánya. Mivel Athén királya nem 

hajlandó feláldozni a saját lányát a győzelemért, Makaira helyette és önként vállalja halált. 

Euripidész szerint feláldozzák, az alapmítosz szerint a mód ismeretlen.18  

A mitológiai férfi-öngyilkosok közül, elsőként Asszaón esetét idézzük. Asszaón – az 

egyik mítoszváltozat szerint – szerelmes lesz lányába, Niobébe. A lány visszautasítja apja 

közeledését, mire Asszaón megöli az unokáit, Niobé pedig bánatában leugrik egy szikláról. Ezek 

után, bűntudattól mardosva, az apa is végez magával.19  

Kétségbeesésében vetett véget az életének Aigeosz, Thészeusz apja. Apa és fia 

megegyeztek, hogy Thészeusz Krétáról jövet, amennyiben az utat siker koronázza, fehér vitorlát 

húz fel a hajón. Thészeusz elfelejtette felhúzni a vitorlát, amikor közeledtek Attika partjához, 

ezért az apa, azt gondolván, hogy elvesztette a fiát, bánatában egy szikláról a mélybe vetette 

magát.20 A mély gyász és vigasztalanság az oka Iphis öngyilkosságának. Az idős férfi, a fia 

halála után úgy döntött, hogy halálra éhezteti magát, mivel úgy látta, hogy senki/semmi nincs, 

aki/ami vigaszul szolgálhatna a számára.21  

                                                             
15 PECZ Vilmos, Ókori lexikon, Budapest, Franklin Társulat, II/1 kötet, 1904, 597. Lásd még HYGINUS, Fabulae, 
Lipcse, K. G. Saur, 2002, 95 (Hyg. Fab. 104). 
16 Ov. Met. 4,176. PECZ, II/2,1030. 
17 Plut.Vit.Thes. 20. 
18 Eur. Heracl. 530 kk. 
19 EDMONDS-GASELEE (ford.), Longus, Daphnis and Chloe. Parthenius, Love Romances, S. Loeb Classical Library, 
volume 69. Cambridge, MA, Harvard University Press. 1916 (Parthenios, Er. Path. 33). 
20 Plut. Vit.Thes. 22. Pecz I/1.33. 
21 Eur. Supp. 1031 kk. 



11 
 

Különös okból lett öngyilkos Midász király. Plutarkhosz szerint az álmai annyira meggyöröték, 

hogy kétségbeesésében, bikavért, azaz valójában mérget ivott.22  

Makairához hasonlóan altruisztikus okokból lett öngyilkos Menoikeusz, Kreón fia. Apja 

azt szerette volna, ha elmenekül Thébából, de a fiú feláldozta magát a városért, mégpedig úgy, 

hogy leugrott a bástyafalról.23  

Az őrület kergette öngyilkosságba Bütészt. A mitológiában valamilyen bűn miatt, az 

istenek olykor őrültséggel büntetik az embert, melynek vége az önpusztítás. Bütészt Dionüszosz 

sújtotta őrülettel, mivel arra kényszerítette Koroniszt, hogy menjen hozzá feleségül. Őrületében 

kútba ugrott.24 Az őrület okozta Héraklész és Ajax halálát is. A következő fejezetben 

mindkettőjüktől bővebben lesz szó. Héraklész, akit Nesszosz inge őrületbe kergetett, elégette 

magát, Ajax pedig, nem tudván elviselni az őt ért gyalázatot, karddal végzett magával.25 Ajax 

egyébként az ókor leghíresebb öngyilkosának számít, akinek alakját számtalan epigramma és 

képzőművészeti alkotás örökítette meg.  

Megkerülhetetlen a kérdés, hogy a mítoszokban fellelhető számos öngyilkossági 

beszámoló vajon arra szolgál-e, hogy legitimálja az öngyilkosságot? A mítoszokban ugyan nem 

érzékelünk semmiféle – akár pozitív, akár negatív – viszonyulást az öngyilkossághoz, ám 

meglepő lehet az a természetesség, mellyel ezek az esetek elbeszélésre kerülnek. Ez azt az 

érzetet keltheti bennünk, hogy a mítoszok szerint az öngyilkosság „normálisnak” számít. Ám 

nem szabad elfelejtenünk, hogy a mítosz alapvetően az emberi lélek (félelmek, szorongások, 

vágyak, remények) kollektív kifejeződése volt.26 A mítoszban az egyén felismerhette a saját 

egzisztenciális helyzetét. Elsősorban tehát nem az öngyilkosággal mint aktussal azonosulhatott, 

hanem azzal a tragédiával, ami kiváltotta azt. 

 
 
 
 

                                                             
22 Plut. Mor. 168 F. Lásd még HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 62. 
23 Pecz, II/1, 67. 
24 Pecz, I/1, 342. Lásd még HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 97. 
25 Homérosznál még csupán célzás történik Ajax öngyilkosságára, ti. az epszköltő azt mondja, hogy Ajax azért halt 
meg, mert Odüsszeusz kapta Akhilleusz pajzsát, azaz a harag végzett vele. Ajax lelke még az alvilágban is haragszik 
Odüsszeuszra. Amikor ugyanis Odüsszeusz az alvilágba látogat, Ajax lelke nem közelít hozzá. Lásd Hom. Od. 11, 
541 kk. 
26 Vö. Arezina ASOMATOU (et al.), The act of suicide in Greek mythology, 66–67. 



12 
 

2.2. Öngyilkosság a drámairodalomban 

 

Az öngyilkosság gyakori (és mondhatni: közös) témája a drámáknak. Ugyanakkor csupán 

mellékszálon gyakori téma, mivel valójában az öngyilkosság csupán két dráma esetében számít 

fő témának. A drámairodalomban 37 öngyilkossági szándék, illetve véghezvitt öngyilkosság 

számolható össze; ebből 11 a „sikeres” öngyilkosság.27 Mi most a tizenegy esetből nyolcat 

fogunk közelebbről is megvizsgálni, három férfi, és öt női esetet. Ezek közül az egyik 

(Héraklészé) valójában csupán tervezett öngyilkosság. Miként előbb jeleztük, az ógörög 

drámairodalomból mindösszesen két olyan darabot ismerünk, melynek fő témája az 

öngyilkosság. Szophoklész Ajax-a és Euripidész Őrjöngő Héraklész-e azt a dilemmát 

fogalmazzák meg, hogy a hős tiszteletreméltó halált haljon-e (önkeze által) vagy pedig a 

szégyenteljes életet válassza. Ajax Szophoklésznél a halált választja, Héraklész, Euripidész hőse 

pedig, hosszas hezitálás után, az élet mellett dönt. Ez utóbbi ugyanúgy az életet választja – mint 

majd látni fogjuk –  Seneca feldolgozásában is. 

 Ajax tragédiáját az indítja el, hogy nem kapja meg Akhilleusz pajzsát, mely szerinte járna 

neki. Ő egy olyan világhoz tartozik, melyben a nyilvános elismerés létfontosságú. A bátorságot 

és a hősiességet a közösségnek el kell ismernie, ha nem teszi, gyalázat éri az embert. A 

gyalázatot pedig vérrel kell lemosni. Mivel az istenek által ráküldött őrületben nem Odüsszeuszt 

öli meg (akit szeretne), hanem egy juhnyájat mészárol le, nevetségessé válik, azaz még nagyobb 

szégyen éri. Mint emberfeletti hősnek választania kell: életben marad közönséges emberként 

vagy meghal, és így nem tagadja meg hős-mivoltát. Ajax mellé Szophoklész, miként egyéb 

műveiben is, kontraszt-karaktereket állít.28 Ajax ellenpárja Odüsszeusz, aki nem törekszik a 

lehetetlenre, nem izomból cselekszik. Ő inkább ravasz, leleményes és ügyeskedő. Személyükben 

valójában két világ és két értékrend ütközik,29 a szerző pedig eléri, hogy szimpátiánk a hősé 

legyen, akkor is, ha a közösség megveti, ha antiszociálisan viselkedik vagy (mint Antigoné) 

lázad a fennálló rend ellen. Szophoklész olvasójaként úgy érezzük, hogy az erkölcsi győzelem a 

tragikus véget ért hősé. Ajax elsődleges célja heroikus öngyilkosságával a szégyen elkerülése, de 

ugyanakkor a bosszú is fűti. Egyrészt azt reméli, hogy tette megmenti a gúnytól, és bizonyítja 

                                                             
27 HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 143–144.  
28 Antigoné ellenpárja Iszméné, Élektráé Krüszothemisz. 
29 Lásd Gordan MARICIC–Zeljka SAJIN, Ancient Greeks and Suicide in the Tragedies: Sophocles’Ajax and 
Euripides’ Heracles, In: Istrazivanja, Journal of Historical Researches 31, 2020, 65–77, itt: 70. 



13 
 

azt, hogy nem gyáva, másrészt öngyilkosságával mintegy bosszút is állna. Úgy gondolja, hogy 

öngyilkossága egy olyan áldozat, mely romlást hozhat ellenségeire: 

                                                               ahogy most látnak ők 
                                      Engem saját kardomba dőlni, őket úgy 
                                     Öljék meg önkezükkel édes véreik 
                                     Ó, menjetek, gyors, bosszuló Erinüszek, 
                                    Marjátok meg, ne kíméljétek táboruk.30 

Ajax el is zárkózik az emberektől. Úgy érzi, hogy a világ megváltozott, már nem érdemek szerint 

ítél. Izolálja magát, mert érzése szerint a világ is izolálja őt: 

                                       Most mit tegyek? Nyilvánvaló, az istenek 
                                       Utálata kisér, s a hellén táboré, 

                                                 E harcmező is gyűlöl, s Trója városa.31 

Haragja (mert nem kapja meg azt, ami járna neki), szégyene (az érzés, hogy nem becsülik, 

illetve, hogy nevetség tárgyává vált), illetve elzárkózása az emberektől más feloldást, mint az 

öngyilkosság nem képes találni. Szép életet már nem élhet, ezért a szép halál mellett dönt: 

                                          Mert rút dolog, ha hosszú életet kíván 
                                          Egy férfiú, ki mitse változtat baján. 
                                          Hisz egymást váltó napjainkban nincs öröm… 
                                          Mert szép élet vagy szép halál illik nemes 
                                         Emberhez.32  

Szophoklész az Ajax-ot 449–442 között írta, amikor Athén virágkorát élte. Így nem meglepő, 

hogy Ajax személyében a meg nem alkuvó, a szégyennel együtt élni nem tudó hőst ajánlja 

közönségének azonosulásra.33 A Héraklész egészen más helyzetben íródott. Euripidész a darabot 

424–418 között, a peloponnészoszi háború alatt írta, amikor Athén elszenvedte első nagy 

vereségeit, és járvány is sújtotta. Ezért aztán ez a darab nem a hősies konokságról, hanem a 

túlélésről szól.34  Héraklészt a legnagyobb szenvedés éri, ami egy apát érhet: az istenektől 

ráküldött őrjöngésben kiirtja a családját. Dilemmája az, hogy éljen-e tovább ezzel a fájdalommal 

és szégyennel, vagy vessen véget az életének, és ezzel együtt a fájdalomnak is. Igen különös, 

                                                             
30 Soph. Aj. 841 kk . Vö. Elise P. GARRISON, Groaning Tears, Leiden-New York-Köln, Brill, 1995, 52.  
31 Soph. Aj. 457 kk. 
32 Soph. Aj. 614 kk. A szövegeket lásd: SZOPHOKLÉSZ, Drámái, Budapest, Osiris Kiadó, 2004. 
33 Gordan MARICIC–Zeljka SAJIN, Ancient Greeks and Suicide in the Tragedies, 71. 
34 Gordan MARICIC–Zeljka SAJIN, Ancient Greeks and Suicide in the Tragedies, uo. 



14 
 

hogy a darabban mintha felcserélődnének a hagyományos férfi, illetve női attitűdök. Megara, 

Héraklész felesége, midőn Lükosz, Théba királya a halálba akarja küldeni, ezt mondja:  

                                          Merd a halált, ha mindenképp az vár reád! 

                                          Nemes voltod is ezt sugallja… 35 

Megara tehát azt a heroikus nézetet képviseli, hogy a gyalázatnál jobb a halál.36 Thészeusz 

azonban (a barát) mindenáron le akarja beszélni Héraklészt az öngyilkosságról. Többek között 

azzal érvel, hogy az istenek is követtek el bűnöket, őket is sújtotta hellyel-közzel a végzet, ám 

mégis az Olümposzon tanyáznak „tűrve-tudva vétküket“.37 Másik fő érve az, hogy Héraklésznek 

a barátaiért és érte életben kell maradnia: 

                                         Téged, ki itten nyomoru gyászban ülsz,  
                                         szólítlak, szemed vesd barátaidra, ránk!38 

 

Héraklészt öngyilkossági terveiben, akárcsak Ajaxot, a bosszú motiválja. Önmagán és az 

isteneken kívánna bosszút állni.  

Sikos sziklárul mért nem ugrom mélybe én, 

vagy hegyes karddal mért nem döföm át szivem,  

hogy fiaim vére bosszulója így legyek?!  

Vagy testemet vad tűzbe mért nem perzselem,  

hogy ellökjem a rám váró gyalázatot?39 

 

Végül azonban az életben maradás mellett dönt. Győznek a Thészeusz érvei: Héraklész elismeri, 

hogy a barátság van annyira vonzó dolog, mint a heroikus magatartás. Azt is elfogadja, hogy 

nem a halálhoz kell a bátorság, hanem az életben maradáshoz. Egyetlen érvet nem fogad el, 

mégpedig azt, hogy az istenek is vétkeztek, és neki ezzel takarózni lehetne. Bármennyire is 

kínlódás számára ezentúl az élet, ezt a kínlódást választja a „gyáva“ öngyilkosság helyett: 

Azon tünődöm: bármi kín a részem is,  

gyávának vélnek, hogyha öngyilkos leszek.  

Ki balsorsának hősként szembe nem szegül,  
                                                             
35 Eur. Heracl. 271. 
36 Vö. Elise P. GARRISON, Groaning Tears, 71–72. 
37 Eur. Heracl. 1275 kk. 
38 Eur. Heracl. 1191–1192. 
39 Eur. Heracl. 1130 kk.  



15 
 

az az ellennel sem tud harcot állani.40 

 
Mind az Ajax, mind pedig a Héraklész egészen egyedi darabok. Az Ajax abban, hogy az egyetlen 

olyan dráma, melyben az öngyilkosság magán a színpadon történik (a nézők szeme láttára), és 

nem valamilyen hírnők közli a hírt. Itt a nézőnek (olvasónak) egy olyan hőssel kell azonosulni, 

aki szép halált halt. A Heraklész abban egyedi, hogy az egyetlen olyan fennmaradt darab, 

melyben az öngyilkosságot csakugyan meg lehetne érteni (hiszen Héraklész a családját írtja ki 

őrületében, nem pedig juhokat kaszabol le), ám a főhős végül úgy dönt, hogy többre becsüli a 

kitartást, a barátságot, a tökéletlen és szenvedéssel teli világot, mint a dicső halált.41 Itt a néző (az 

olvasó) egy olyan hőssel azonosulhat, aki elég bátor ahhoz, hogy vállalja a kínkeservesnek 

ígérkező életet. Héraklész életigenlése nem jelenti azt (vagy nem feltétlenül), hogy Euripidész 

teljességgel elítélte volna az öngyilkosságot. Ami bizonyos, hogy Euripidész – miként ezt látni 

fogjuk más drámáiban is – meg-megkérdőjelezte korának ideáljait. A darab egyik fontos üzenete 

az, hogy az élet nem kényszeríthető a becsület és a szégyen megszokott sémájába, az embernek 

pedig nem szükségképpen a tiszteletreméltó halál vagy a szégyenteljes élet között kell 

választania. 

 A drámákban előforduló férfi öngyilkosságok közül utolsó példánk Haimón 

öngyilkossága. Haimón kötelességtudó fiú, hűséges barát, és nem utolsó sorban, városának, 

Thébának a szószólója. Haimón meg akarja győzni apját, hogy álljon el szándékától, ne ölesse 

meg Antigonét, adja fel haragját, ám Kreón nem hallgat rá.42 Teiresziász, a jós megjövendöli 

Haimón halálát, bár nem azt, hogy öngyilkos lesz, mire Kreón megenyhül, és kibontatja a 

barlangot, ahová Antigonét záratta. Haimón az apjára támad haragjában, de elvéti és aztán 

magával végez.43 Haimón öngyilkosságának oka: egy hajthatatlan apa iránt érzett harag és egy 

elveszített menyasszony feletti gyász. Tulajdonképpen két kapcsolatot is elveszít (merthogy apja 

gyilkosává válna, ha sikerülne a támadás), és az e fölött érzett gyász, tehetetlenség és harag 

kergeti öngyilkosságba. Tettével megbünteti az apát, illetve hite szerint a Hádészban egyesül a 

                                                             
40 Eur. Heracl. 1309 kk. A szöveget lásd: EURIPIDÉSZ, Összes drámái, Budapest, Európa, 1984. 
41 Elise P. GARRISON, Groaning Tears, 77. 
42 Soph. Ant. 720 kk. 
43 Soph. Ant. 1234. 



16 
 

menyasszonyával.44 A hírnök, aki hírül viszi az öngyilkosságot, így summáza a történteket: erő 

az emberen az őrült szenvedély.45  

Az Antigoné-ban a Haimónét kívül még két öngyilkosság történik. Haimón 

menyasszonya, Antigoné mindvégig tudatában van annak, hogy ha nem engedelmeskedik 

Kreón/a város határozatának, halállal lakol,46 ám ő az íratlan törvényeknek akar inkább 

engedelmeskedni. Ezt mondja Kreónnak: 

Olyan hatalmas soha nem lehet szavad, 

Hogy bármi földi rendelettel elsöpörd 

Az istenek íratlan, szent törvényeit.47 

 Antigoné számára a családi kötelesség (temetés) áll konfliktusban a polgári kötelességgel. Neki 

a család a legfontosabb, és egyesülni kíván a családtagjaival, akár a halál révén is.48 Itt is, 

akárcsak az Ajax-ban, Szophoklész egy kontraszt-személyiséget állít a főhős mellé. Húga, 

Iszméné nem akar szembeszegülni Kreón rendelkezéseivel, ő az életet választja a nemes halál 

helyett. Szerinte, bármennyire is a testvéri szeretet mozgatja Antigonét, tette (azaz a testvér 

elhantolása) esztelenség (άνους).49 Antigoné mártírnak látja magát, úgy érzi, hogy lassú halála 

büntetés istenes/kegyes (εὐσεβοῦσα) életéért (istenfélelem hozott rám büntetést).50 Végül Kreón 

lassú halálra ítéli Antigonét, egy sziklasírba záratja, ahol a fiatal nő az övével felakasztja magát. 

Ez egyrészt egy szimbolikus tett, ugyanis megoldani egy nő övét a görög világban annyit tesz, 

mint asszonnyá tenni. Antigoné ezzel azt fejezi ki, hogy Haimón helyett Hádész 

menyasszonyává lesz. Másrészt maga a tett (függetlenül az elkövetés módjától) úgy is 

felfogható, mint végső lázadás Kreón ellen. Antigoné a saját útját járja, kész meghalni, de nem 

Kreón, hanem a saját szabályai szerint. A darabban mindvégig tudatosan választ. A sírban immár 

egyetlen választása van: a lassú halál vagy az öngyilkosság. A tett azt hivatott kifejezni, hogy 

nincs helye Kreón új világában, ezért inkább feláldozza magát az „íratlan törvényért” miszerint a 

családtagnak márpedig jár a végső tisztesség. Tettének motiváció között persze szerepet játszott 

a gyász is, amiért nem válhatott asszonnyá.  

                                                             
44 Vö. Elise P. GARRISON, Groaning Tears, 113–115. 
45 Soph. Ant. 1243. 
46 Soph. Ant. 72–75. 
47 Soph. Ant. 453–455. 
48 Elise P. GARRISON, Groaning Tears, 132. 
49 Vö. Elise P. GARRISON, Groaning Tears, 133. 
50 Soph. Ant. 924. 



17 
 

A másik nő, aki öngyilkos lesz a darabban Eurüdiké, Kreón felesége, Haimón anyja. Az asszony 

mellékes szerepet játszik a drámában. Mindössze kilenc sort mond. Nincs párbeszéd közte és fia, 

illetve közte és a férje közt. A darab végén tűnik fel, szavait a kórus felé intézi, aztán csendben, 

szavak nélkül távozik, anélkül, hogy beszélne öngyilkossági szándékáról. Szótlansága a kórus 

részéről némi aggodalomra ad okot, de egyúttal remélik, hogy az esztelenségtől (azaz az 

öngyilkosságtól) megóvja a jó híre. A kórus egészen pontosan abban reménykedik, hogy 

Eurüdiké nem fog célt téveszteni, bűnt elkövetni (γνώμης γὰρ οὐκ ἄπειρος, ὥσθ᾽ ἁμαρτάνειν).51 

Rövid beszéde utolsó sorában az asszony arról beszél, hogy megszokta már a szenvedést/a 

rosszat (κακῶν γὰρ οὐκ ἄπειρος οὖσ᾽ ἀκούσομαι).52 Milyen rosszról beszél? Egyrészt korábban 

elveszített már egy fiút, másrészt a férje miatt is szenved, aki konok és – úgy tűnik – hogy 

megveti a nőket.53  Soha nem említi a feleségét, a nőket illető egyéb megjegyzéseiből sejthető, 

hogy feleségét is megveti.54 Érzelmeket csak a feleség öngyilkossága után mutat. Eurüdiké az 

oltár mellett késsel végez magával – mintha áldozat lenne – ám nem a nyakát vágja át, mint 

áldozatbemutatáskor szokás, hanem szíven döfi magát. A mód erős haragról árulkodik.55 

Eurüdiké halála előtt meg is átkozza Kreónt, mivel úgy gondolja, hogy a fiút a saját apja 

gyilkolta meg. Tettének oka a mélységes gyász és harag. Nőként az otthon (οἶκός), a család volt 

számára legfontosabb. Mivel elveszíti a fiát, a világ többé nem vonzó számára. Haragja pedig 

talán nem csupán a férj, hanem az istenek ellen is irányul, akik nem védték meg az otthonát. 

Templomból jövet értesül fia tragédiájáról, és a templomban, az oltárnál lesz öngyilkos. Ezzel 

mindenképpen azt kívánja jelezni, hogy világa, otthona a feje tetejére állt. 

Az Oidipusz-ban a kar a királytól (Oidipusztól) várná, hogy szégyenében öngyilkos lesz, 

ám ettől ő azért ódzkodik, mert a hádészban szembe kellene néznie a szüleivel.56 Amikor kiderül, 

hogy mi az oka a Thébát sújtó járványnak, Oidipusz először tagad és gyanakszik, de aztán nem 

tágít, és mindenáron – a saját érdeke ellen is – ki akarja nyomozni az igazságot. Iokaszté, éppen 

ellenkezőleg, az utolsó pillanatig tagadásban él. Amikor már pontosan tudja az igazat, akkor sem 

hajlandó szembenézni vele, és a fia-férjét is arra buzdítja, hogy hagyjon fel a nyomozással.57 

                                                             
51 Soph. Ant. 1250. 
52 Soph. Ant. 1191. 
53 Soph. Ant. 525; 530. (Antigonénak ezt mondja: „amíg én élek, nem lesz rajtunk nő az úr!” Iszménét pedig 
besurrant kígyónak nevezi). Lásd Elise P. GARRISON, Groaning Tears,116. 
54 Vö. Elise P. GARRISON, Groaning Tears,120. 
55 Vö. Elise P. GARRISON, Groaning Tears, uo. 
56 Soph. OT. 1368–1375. 
57 Vö. Elise P. GARRISON, Groaning Tears,107–109. 



18 
 

Végül ő teszi meg azt, amit a kórus Oidipusznak ajánl. Itt is, akárcsak az Antigoné-ban a csendes 

fájdalom, illetve Iokaszté elrohanása aggodalmat vált ki a kórusból. A kórus attól tart, hogy az 

asszony öngyilkosságot készül elkövetni, itt azonban a feltételezett tettet nem esztelenségnek 

(véteknek, bűnnek) nevezik, hanem gonosz dolognak (κακά).58 Iokaszté egyébként képes volna a 

vérfertőzés tudatában is élni, ha az nem derül ki a nagy nyilvánosság előtt. De mert kiderült, a 

szégyennel nem tud együtt élni, és felakasztja magát. Talán nem csupán a szégyent képtelen 

elviselni, öngyilkosságának oka lehet az is, hogy elveszíti a hatalmát. Másként, és más okokból, 

mint az Antigonéé, ám az ő világa is összedől, melyhez az utolsó pillanatig ragaszkodna. 

Tettével valójában megelőzi Oidipuszt, aki karddal ront a hálószobába, hogy végezzen vele. 

Amikor kiderül, hogy Iokaszté már halott, Oidipusz megvakítja magát, valójában azt a büntetést 

róva ki magára, hogy életben marad. 

Euripidész Iphigeneia Auliszban c. drámája Iphigeneia (elmaradt) feláldozását beszéli el. 

A görög hajóhad Auliszban vesztegel kedvező szélre várva a kihajózáshoz, a kedvező széljárás 

azonban késik. Ahhoz, hogy a hajóhad kihajózhasson, áldozatra van szükség: Agamemnónnak 

fel kell áldoznia szűz leányát. Az apa (Agamemnón) nem szívesen vállalja az áldozatot, anyja, 

Klütaimnésztra is ellene van, kezdetben a lány is tiltakozik az ellen, hogy feláldozzák. Így 

könyörög az apjának: 

Térdedre mint olajfa-gallyat kulcsolom  

e testet, melyet, lásd, tenéked szült anyám:  

ne ölj időm előtt le: édes látni a fényt,  

tekintetem ne kényszerítsd a föld alá.59 

Később azonban kész vállalni az áldozatot, megbocsát apjának, és anyját is arra kéri, hogy 

bocsásson meg neki.60  Mi több, meg van győződve afelől, hogy „odaát másik új életet, s más 

végzetet lel.”61 Abban a pillanatban, ahogy az áldozópap kardja lesújt rá, csoda történik. 

Mindenki látja, ahogy lesújt a kard, de senki nem látja, hogy hová tűnik el Íphigeneia. Helyette 

az áldozóhelyen egy vergődő szarvas fekszik. Iphigeneia önkéntes halála valójában altruisztikus 

                                                             
58 Soph. OT. 1075. Vö. Ap Csel 16, 28-al, ahol Pál a börtönőr öngyilkossági szándékát gonosz dolognak nevezi 
(μηδὲν πράξῃς σεαυτῷ κακόν). 
59 Eur. IA. 1180 kk. 
60 Eur. IA. 1366 kk. 
61 Eur. IA. 1471. 



19 
 

öngyilkosság, hiszen szándéka szerint így Göröghon megmentőjévé válik.62 Más kérdés, hogy az 

áldozat végül nem történik meg, pontosabban a lány úgy hal meg, hogy voltaképpen „túléli” a 

halált. A hírnök (ἄγγελος) így vigasztalja az apát: „ím, e nap meghalni s látva-látni látta 

lányodat.”63 Ez azt jelenti, hogy Íphigeneia halott és ugyanakkor reményben látható. Vajon azt 

sugallaná ezzel Euripidész, hogy szükségtelen az ilyen áldozat? Arra célozna, hogy a jóslat 

ugyan áldozatot követel, de az istenek nem? Azt gondolná a szerző, hogy ilyen altruisztikus 

öngyilkosságot nem követelhet a közösség az egyéntől? Mindenesetre itt is, mint ahogyan ezt 

alább, az Alkésztisz-ben látjuk, az istenek avatkoznak közbe, hogy elkerülhető legyen az 

áldozat.64  

Utolsó példánk a drámairodalomból Alkésztisz, aki ugyancsak mártírnak tekinthető, ám 

nem a közösségért, hanem a családért, pontosabban a férjéért, Admétoszért áldozza fel magát. 

Az asszony a férje helyett vállalja a halált, amit senki más nem tesz meg, tulajdon idős apja sem, 

akit ezért Admétosz gyávának nevez. Kifejezetten nincs szó öngyilkosságról, a halál beállhatott 

betegség, vagy akár feláldozás által is. Ezt tehát Euripidész mintegy „lebegteti”; a hangsúly az 

önkéntes és helyettes halálra tevődik. Ugyanakkor itt-ott céloz arra, hogy Alkésztisz önkezével 

vetett véget az életének. Méreg általi halált sejtet az, ahogyan az asszony búcsúzik a férjétől65: 

Hagyjatok, hagyjatok immár.  

Hadd feküdjem, nincs erőm:  

itt a halálom.  

Szememre éj homálya kúszik.66 

A dráma lehetne Alkésztisz dicsérete, aki a leghűségesebb feleség mintaképe, mert képes férje 

helyett meghalni. Ám Euripidész beletesz egy „csavart” a műbe. Az áldozatot ugyanis felülírja 

az, hogy Alkésztisz feltámad: Héraklész visszahozza az alvilágból. Vagyis kiderül, hogy a 

családtagért nem meghalni, hanem élni kell. Mintha azt a kérdést feszegetné a darab, hogy van-e 

olyan helyzet, amiben valakiért vállalni kell a halált, vagyis van-e értelme az altruisztikus 

                                                             
62 Elise P. GARRISON, Groaning Tears, 155. 
63 Eur. IA.1611-1612. Eredeti szöveg: EURIPIDES, Euripidis Fabulae, Vol. 3, Gilbert Murray. Oxford. Clarendon 
Press, Oxford, 1913. 
64 Vö. Elise P. GARRISON, Groaning Tears, 156–157. 
65 Elise P. GARRISON, Groaning Tears, 165. 
66 Eur. Alc. 241–242. 



20 
 

öngyilkosságnak?67 Ókori olvasatban mindenesetre (miként majd látni fogjuk a sírfeliratok és 

epigrammák tárgyalásánál) Alkésztisz az önfeláldozó asszony prototípusa. 

 

 

2.3. Az öngyilkosság kérdése a filozófiai művekben  

 

A filozófiai művekben nem annyira különféle öngyilkos esetekkel találkozhatunk,68 hanem 

sokkal inkább az öngyilkossággal kapcsolatos elvi kérdésekkel. Ebben a fejezetben tehát nem 

leíró (deskriptív), hanem jobbára előíró (preskriptív) szövegekkel fogunk foglalkozni.69 Először 

Plátón és Arisztotelész vonatkozó megállapításait vizsgáljuk meg, majd röviden vázoljuk a 

különféle filozófiai iskoláknak az öngyilkossággal kapcsolatos meglátásait. 

 Plátón Phaedón c. dialógusában70 a bírói ítélet által öngyilkosságra kényszerített 

Szókrátész egy adott ponton azt mondja beszélgetőtársának (Kebésznek), hogy a filozófiát 

komolyan vevő embernek mielőbb követnie kellene őt a halálba. Ugyanakkor hozzáteszi, hogy a 

természet elleni cselekedet volna, ha valaki erőszakot követne el maga ellen, azaz öngyilkos 

lenne. Egészen pontosan Szókrátész így fogalmaz: 

                             οὐ μέντοι ἴσως βιάσεται αὑτόν: οὐ γάρ φασι θεμιτὸν εἶναι. 

„persze azért nem követ el erőszakot önmaga ellen; mert az, úgy mondják, nem a természet 

rendje szerint való.” 

Szókrátész (Plátón) tehát arra céloz, hogy az öngyilkosság helytelenítése általánosnak mondható. 

Kebész egy püthagoreustól, Philolaosztól is hallotta már, hogy tilos dolog az öngyilkosság, de 

szeretné megtudni ennek az okát, márcsak azért is, mert abban már korábban egyetértettek, hogy 

bizonyos helyzetekben, mint pl. a Szókrátészéban, jobb dolog meghalni, mint életben maradni. 

Szókrátész annak az ellentmondásnak a feloldására vállalkozik miszerint bizonyos helyzetekben 

a bölcsnek jobb meghalni, ugyanakkor nem emelhet kezet saját maga ellen, meg kell várnia, 

amíg valaki megteszi neki ezt a „szívességet”. Az ellentmondást egyrészt azzal a titkos (orfikus) 
                                                             
67  Vö. Arisztophanész véleményével: Ar. Ran. 120 kk. Vö. még: Elise P. GARRISON, Groaning Tears, 166. 
68  Kivétel pl. Szókrátész esete. 
69 Garrison különszálazza a leíró (deskriptív) és az előíró (preskriptív) szövegeket. Plátón és Arisztotelész 
szöveghelyei ez utóbbi kategóriába illenek. Lásd Elise P. GARRISON, Attitudes toward Suicide in Ancient Greece, in: 
Transactions of the American Philological Association (1974-2014), vol. 121, 1991, pp. 1–34. 
70 Plat. Phaed. 61b–62c. PLÁTÓN, Összes művei, I. kötet, Budapest, Európa, 1984 (Phaedón, V–VI). Görög szöveg: 
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3atext%3a1999.01.0169%3atext%3dPhaedo (utolsó 
letöltés: 2024.05.11). 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0169:text=Phaedo


21 
 

tanítással lehet feloldani, hogy az ember valamiféle őrhelyen vagy börtönben van (φρουρᾶ),71 

ahonnan nem szabad megszöknie. Másrészt azzal az általánosnak mondható véleménnyel 

miszerint az ember az istenek jószága (ἡμᾶς ἓν τῶν κτημάτων τοῖς θεοῖς εἶναι), és a gazda 

jóváhagyása nélkül nem szabad elpusztítania magát. Ha valamelyik jószágunk – érvel Szókrátész 

– megölné magát, jogosan büntetnénk meg, ha erre lehetőségünk lenne. A következtetés az, hogy 

nincs semmi ellentmondás abban, hogy az embernek nem szabad megölnie magát, ugyanakkor 

amennyiben az istenség kényszerítő parancsot küld – mint Szókrátész helyzetében – a bölcsnek 

jobb meghalni, mint életben maradni. Szókrátész (Plátón) tehát különbséget tesz az elfogadható 

és elfogadhatatlan öngyilkosság között. Az önkezű halál a természet ellen való (akár még 

büntethető is lehetne), ám van kivétel. Kivételnek számít, ha az öngyilkosság oka a kényszer 

(latinul: necessitas).72 Az öngyilkosság ókori meghatározása szerint önkéntes (ἑκούσιος, 

voluntaris), ám bizonyos esetekben – mint éppen a Szókrátészében – a hatalom öngyilkosságra 

kényszerítheti az embert. Ezért az ókori szerzőknek ilyen esetben azt az oxymoront kell 

használniuk, hogy valakit önkéntes halálra kényszerítenek. Ez valójában halálbüntetés, és 

kötelező érvényű; ebben az esetben nem a halált választhatja az ember, csupán a halál módját. 

Ennyiben szabad és önkéntes.73  

A Törvények c. munkájában Plátón különböző bűnöket, és azok büntetését tárgyalja az 

általa elképzelt államban, többek között a gyilkosságot és az öngyilkosságot is. Érdemes röviden 

összevetni, hogy milyen szankciókat foganatosít Plátón a gyilkosokkal, illetve az öngyilkosokkal 

szemben. Először is különbséget tesz a hirtelen haragból, előre megfontolt szándék nélkül 

elkövetett és az előre megfontolt szándékból történő gyilkosság között. Az előbbi esetben a 

büntetés bizonyos időre szóló száműzetés, valamint különféle tisztulási szertartások elvégzése, 

utóbbi esetben azonban a gyilkos halállal büntetendő, és nem temethető el abban az országban, 

ahová áldozata való.74 Ami az öngyilkosságot illeti, büntetése némileg hasonló az indulatból 

elkövetett gyilkosság büntetéséhez. A hozzátartozóknak tisztulási szertartáson kell átesniük, az 

öngyilkost pedig nem szabad a természetes halállal meghaltak mellé temetni, továbbá sem 

emlékmű, sem pedig név (felirat) nem jelölheti a sírjukat. Az öngyilkosság Plátón szerint azt 
                                                             
71 A φρουρᾶ inkább börtön lehet, mint őrhely, az előbbi ugyanis jobban illik az orfikus (a test mint börtön) 
elképzeléséhez. Lásd J. C. G. STRACHAN, Who Did Forbid Suicide at Phaedo 62b? Author(s), in: The Classical 
Quarterly, 1970, Vol. 20, No. 2, pp. 216–220, itt: 217. 
72 Vö. Elise P. GARRISON, Attitudes toward Suicide in Ancient Greece, 15. 
73 Lásd HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 94. 
74 Pl. Leg. 9.8–11. PLÁTÓN, Összes művei, III. kötet, Budapest, Európa, 1984, 840–851. A görög szöveget lásd John 
BURNET (ed.), Platonis Opera Oxford, Oxford University Press, 1903. 



22 
 

jelenti, hogy valaki a számára legkedvesebbet (önmagát) öli meg, erőszakkal fosztja meg magát 

a végzettől rendelt élettől (ὃς ἂν ἑαυτὸν κτείνῃ, τὴν τῆς εἱμαρμένης βίᾳ ἀποστερῶν μοῖραν), és 

igazságtalan ítéletet mér a saját fejére (ἑαυτῷ δίκην ἄδικον ἐπιθῇ). Ám a fenti rendelkezések 

csak azokra az öngyilkosokra (és hozzátartozóikra) vonatkoznak, akik erélytelenségből és 

férfiatlan gyávaságból lettek öngyilkosok (ἀργίᾳ δὲ καὶ ἀνανδρίας δειλίᾳ). Kivételt itt nem 

csupán az állam által elrendelt öngyilkosság esete képez, hanem elfogadható oknak számít az 

öngyilkosságra valamilyen fájdalmas és kikerülhetetlen sorscsapás (περιωδύνος, ἀφύκτος τύχη) 

vagy valamilyen türhetetlen és orvosolhatatlan szégyen (αἰσχύνη  ἄπορος καὶ ἄβιος).75 Azt 

mondhatjuk, hogy Plátón határozott különbséget tett a legitim, elfogadható (bár a sorscsapás és a 

megszégyenítés esetében nem feltétlenül javallott) és az illegitim, a szégyenletes, gyávaságból 

elkövetett öngyilkosság között. Ez utóbbi esetben az elkövető nem csupán az élők világából zárja 

ki magát, hanem bizonyos tekintetben a holtak közösségéből is. 

Arisztotelész véleménye a Nikomakhoszi etikában76 hasonlít a Plátónéra. Kiemelten is 

foglalkozik a kérdéssel, ami jelzi az ügy fontosságát és társadalmi relevanciáját.77 Arisztotelész 

az öngyilkosságot az igazságosság (δικαιοσύνη) és igazságtalanság (ἀδικία), illetve a bátorság és 

gyávaság kontextusában tárgyalja. Úgy véli, lehetséges, hogy valaki nemcsak másokkal, hanem 

önmagával szemben is igazságtalanságot kövessen el. Ha valaki másokat megkárosít, 

igazságtalanságot követ el. Ám éppúgy vét az igazságosság ellen, ha önmagát károsítja meg. A 

törvény ugyanis sohasem parancsolja azt, hogy valaki megölje magát, ami azt jelenti, hogy 

egyúttal tiltja is az öngyilkosságot. Az öngyilkos valójában nem annyira önmagával, hanem 

sokkal inkább az állammal szemben követ el igazságtalanságot, az államot károsítja meg. Ezért 

bünetik az öngyilkosokat polgári jogaiknak „bizonyos csökkentésével”, mely feltehetően abban 

nyilvánult meg – ahogyan fentebb Plátónnál már láttunk – hogy jeltelen sírba temették őket. 

Arisztotelész ugyan egyetlen olyan körülményt sem említ, mely elfogadhatóvá tenné az az 

öngyilkosságot, ám feltűnő, hogy kifejezetten azokról beszél, akik haragból ölik meg magukat 

(δι᾽ὀργὴν ἑαυτὸν σφάττων), illetve a szegénység, a szerelem vagy valamilyen fájdalmat okozó 

dolog elől menekülnek a halálba. Ez szerinte nem bátor dolog, ellenkezőleg: a gyengeség jele 

(μαλακία), és a gyáva (δειλός) emberre jellemző. Mivel Arisztotelész, minden jel szerint, nem 

                                                             
75 Pl.Leg. 9. 12. PLÁTÓN, Összes művei, III, 853. 
76 A szöveghelyeket lásd ARISZTOTELÉSZ, Nikomakhoszi etika, Budapest, Magyar Helikon, 1971 (3.11; 5.15). A 
görög szöveget lásd J. BYWATER (ed.), Aristotle's Ethica Nicomachea, Oxford, Clarendon Press, 1894. 
77 Lásd Elise P. GARRISON, Attitudes toward Suicide in Ancient Greece, 18. 



23 
 

általában az öngyilkosságot, hanem a haragból elkövetett önkezű halált tartja quasi államellenes 

tettnek, továbbá, mivel felsorolja, hogy milyen okok miatt számít gyávaságnak önként távozni az 

életből, joggal feltételezhető, hogy szerinte is létezhet az öngyilkosságnak nemes és bátor 

fajtája.78 A legitimnek számító okok tekintetében viszont már egyáltalán nem biztos, hogy 

egyetértett Plátónnal. Plátónnál elfogadható ok a „fájdalmas és kikerülhetetlen sorscsapás”, 

Arisztotelész ellenben úgy látja, hogy a fájdalmat okozó dolgok elől a halálba menekülni nem 

más, mint gyávaság. Mi a helyzet a Plátón által említett tűrhetetlen szégyennel? Az sem 

számítana Arisztotelész szerint legitim öngyilkossági oknak? Ehhez érdekes adalékot szolgáltat a 

Historia Animalium (Az állatok története) c. munkája, melyben a szerző elmesél egy történetet 

egy ménről, melyet szkíta gazdája arra kényszerített, hogy az anyjával párosodjon. A mén erre 

nem volt hajlandó, mire a gazda egy köpenyt terített a fejére, és úgy vezette a kancához. Amikor 

a mén fejéről lekerült a köpeny, és az „rájött”, hogy mégis a saját anyjával párosodott, 

elszáguldott, és egy szakadékba rohant.79 Arisztotelész minden kommentár nélkül hagyja az 

esetet, de nyilvánvaló, hogy a mén szégyenében rohant a szakadékba. „Öngyilkosságának” oka 

voltaképpen a pudor, mely a mitológiai történetekben és a drámákban vérfertőzés esetében 

gyakori öngyilkossági ok (Asszaon, Iokaszté). A történet természetesen nem bizonyítja, hogy 

Arisztotelész az elviselhetetlen szégyent legitim öngyilkossági oknak tartotta volna, de 

valamelyest mégis valószínűsíti. 

Rátérünk a különféle filozófiai iskolák öngyilkosággal kapcsolatos meglátásainak rövid 

ismertetésére. Fő forrásaink Diogenész Laertiosznak a filozófusok életéről írt munkája, illetve 

Aelianus (Ailianosz) Tarka történetek c. anekdotagyűjteménye lesznek. Elsőként ismerkedjünk 

meg egy olyan történettel, mely az éleai iskola egyik tagjáról, (éleai) Zénónról maradt fenn. 

Annál is inkább, mert öngyilkossága példa az ún. kiprovokált öngyilkosságra. Amikor a bölcset 

Nearkhosz, a zsarnok elé vitték összeesküvés vádjával, és a zsarnok megkérdezte, hogy kik 

voltak a társai, a filozófus bátran ezt mondta: „te magad”, majd pedig leharapta a saját nyelvét, 

és a zsarnok arcába köpte, ezzel provokálva ki, hogy végül agyonverjék.80 Ez a kiprovokált 

öngyilkosság a filozófus bátorságát és rettenthetetlenségét példázza. Most pedig térjünk rá a 

cinikus iskolára. 
                                                             
78  Lásd Elise P. GARRISON, Attitudes toward Suicide in Ancient Greece, 19. 
79  ARISTOTLE, Historia Animalium, Oxford, Clarendon Press, 1910, 468 (631a). Idézi HOOFF, From Autothanasia to 
Suicide, XIII. 
80 Diog. Laert. 9.5.5. Lásd DIOGENES LAERTIOS, Despre vietile si doctrinele filosofilor (A filozófusok életéről és 
tanításairól), Iasi, Polirom, 1997, 292. 



24 
 

Amikor Antiszthenész, a cinikus iskola megalapítója, már késő öregkorban, betegségben 

szenvedett, és azt kérdezte tanítványától, Diogenésztől, hogy ki tudná megszabadítani a kínoktól, 

a tanítvány a nála lévő tőrre mutatott, és azt mondta: „ez!”. Antiszthenész azonban így válaszolt: 

„én a kínokra gondoltam, nem az életre”. A szerző némileg csalódottan jegyzi meg, hogy 

Antiszthenész gyengének bizonyult az élethez való túlságos ragaszkodása miatt.81 A cinikusok 

kevésre becsülték a testet, ám ez a lebecsülés összekapcsolódott az önuralommal, a testen való 

uralkodás képességével. Diogenész úgy rendelkezett, hogy halála után a tetemét dobják a 

folyóba, hogy hasznára lehessen a halaknak. Úgy halt meg – legalábbis tanítványai szerint – 

hogy visszatartotta a lélegzetét. Mások szerint egy kutyaharapás okozta – mondhatni stílszerűen 

– a halálát.82 A lényeg viszont azon van, hogy a tanítványai – bárhogyan is halt meg – miként 

szerettek volna emlékezni rá. Ők úgy szerették volna látni mesterüket mint aki öngyilkosságával 

hitelesíti filozófiáját. Aelianus szerint, amikor már nagyon beteg lett, elvonszolta magát egy 

hídhoz, és a folyóba vetette magát, abból a megfontolásból, hogy eledele lehessen a halaknak.83 

Lélegzete visszatartásával vetett véget életének egy mások cinikus bölcselő, Metroklész is.84 

Menipposz pedig önakasztással végzett magával, miután elveszítette uzsorával szerzett vagyonát. 

A szerző megjegyzi, hogy a filozófus teljesen elfelejtette a cinikus életelveket. Nem önmagában 

az öngyilkosságát (és módját) ítéli el, hanem az okát, tudniillik, hogy anyagi okok miatt lett 

öngyilkos.85 Láthatjuk, hogy több cinikus filozófus is önkezével vetett véget az életének, ami 

jelzi, hogy az iskola szerint mi számít egy filozófusi élet méltó lezárásnak. Az ilyen öngyilkosság 

voltaképpen egyfajta show (latinul: iactatio) volt, mely kisebb-nagyobb közönség előtt történt, 

célja pedig az ámulatbaejtés, a csodálat kiváltása, még akkor is, ha egyéb okok (betegség, 

öregkor) is közrejátszottak.86 

Az epikureista filozófus, ellentétben cinikus kollégájával nem volt provokatív. Az 

epikureizmus egyik fő ideálja a λάθε βιώσας (élj rejtetten) volt, a csendes, a közszerepléstől és a 

nyilvánosságtól tartózkodó élet. A halálfélelmet viszont ugyanúgy megvetették, mint a 

cinikusok. Azt gondolhatnánk, hogy ez, valamint az öröm-felfogásuk és a szenvedés elkerülésére 

tett erőfeszítéseik nagyfokú engedékenységet eredményeztek az öngyilkosság kérdésében. De ez 

                                                             
81 Diog. Laert. 6.2.10. Lásd DIOGENES LAERTIOS, Despre vietile si doctrinele filosofilor, 198. 
82 Diog. Laert. 6.3.11.DIOGENES LAERTIOS, Despre vietile si doctrinele filosofilor, 211. 
83 Ael. VH. 8.14. Az angol szöveget lásd https://penelope.uchicago.edu/aelian/ ( utolsó letöltés: 2024.02.02). 
84 Diog. Laert. 6.6.4. DIOGENES LAERTIOS, Despre vietile si doctrinele filosofilor, 216. 
85 Diog. Laert. 6. 8.3.  DIOGENES LAERTIOS, Despre vietile si doctrinele filosofilor, 217. 
86 Lásd HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 188–189. 

https://penelope.uchicago.edu/aelian/


25 
 

nem így van. Az epikureusok csak komoly megfontolás után, elviselhetetlen fájdalom esetében 

tartották megengedhetőnek.87 Cicero A legfőbb jóról és rosszról c. művében az epikureista 

beszélgetőtárs (Manlius Torquatus) kifejti, hogy a bölcs megveti a halált, mivel az azt jelenti, 

hogy egy olyan állapotba kerül, mint amilyenbe a születése előtt volt. Ami a szenvedést illeti: a 

legnagyobbaknak a halál vet véget, a közepeseknek urai lehetünk, a kisebbek pedig valamelyes 

pihenőt adnak az embernek. Az elviselhető szenvedést el kell tűrni, ha viszont elviselhetetlen a 

szenvedés, nyugodt lélekkel kell itthagyni a kedvünk ellen való életet, mint valami színházat.88  

A sztoikus iskola megalapítójáról, Kitioni Zénónról, miként ezt több cinikus filozófus 

esetében is láthattuk, az ókorban úgy tudták, hogy ugyancsak lélegzetének visszafojtása által halt 

meg. Egy ízben, amikor az iskolája felé tartott, elesett és eltörte az egyik ujját. Ekkor öklével a 

földre csapott, és ezt mondta: „látod, hogy jövök, miért szólongatsz?” Ezt mondva, visszafojtotta 

a lélegzetét, és meghalt. Kilencvennyolc éves volt, mindvégig jó egészségnek örvendett, halála 

pillanatában sem volt beteg.89  Tettének oka nem a fájdalom volt tehát (mely közömbös a bölcs 

számára) hanem az, hogy úgy ítélte: lejárt a kiszabott ideje.90 Plutarkhosz a közép-platonista 

filozófus, bírálva a sztoikus filozófia következetlenségeit, azt írja Krüszipposzról, hogy szerinte 

boldognak mondható az az ember, aki a szenvedés miatt kilép az életből (ἐξάγειν τοῦ ζῆν 

ἑαυτόν). Egészen pontosan a sztoikus filozófus azt állította – Plutarkhosz szerint – hogy az 

erényes ember soha nincs híjával a boldogságnak, ám az a szerencsétlen sorsú, akit betegség ér 

vagy megcsonkítják, és öngyilkos lesz, amennyiben bölcs, boldognak mondható.91 Ugyancsak 

Krüszipposzt kritizálva, leírja, hogy a filozófus szerint nem feltétlenül a jó dolgok bírják 

maradásra, ahogyan nem is a rossz dolgok késztetik az életből való távozásra az embert, hanem 

akár a közömbös dolgok is, ha azok összhangban vannak a természettel. Ezért aztán helyénvaló 

az is, ha olykor a boldog ember követ el öngyilkosságot, ahogyan az is, ha a boldogtalan életben 

marad.92 Plutarkhosz egyébként nem feltétlenül a sztoikusok öngyilkossággal kapcsolatos 

                                                             
87 Lásd HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 189. 
88 CICERO, A legfőbb jóról és rosszról, Budapest, Kairosz, 2007, 75 (Cic. Fin. 1.49). 
89 Diog. Laert. 7.2.25. DIOGENES LAERTIOS, Despre vietile si doctrinele filosofilor, 225. 
90 Lásd HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 190. 
91 Plut. Mor. 1076B. Lásd PLUTARCH, Moralia, XIII/II, Cambridge MA, Harvard University Press, 2004. 
92 Plut. Mor. 1042D. 



26 
 

nézeteit bírálja, hanem inkább az iskola következetlenségeit, az érvelésükben tetten érhető 

ellentmondásokat.93 

Némi ambivalenciával viszonyul a kérdéshez Epiktétosz, a császárkori sztoikus. 

Egyrészt, a Szókrátészéhez hasonló érveléssel helyteleníteni látszik, hogy a szenvedés és 

megpróbáltatások miatt valaki öngyilkosságot kövessen el. Képzeletbeli beszélgetőpartnerének, 

aki azzal érvel, hogy az önkezű halál révén az emberekkel rokon istenekhez térhetne vissza, azt 

mondja, hogy várni kell türelemmel mindaddig, amíg az istenség meg nem adja a jelet a 

távozásra. Eladdig az ember egy olyan állomáshelyen/szolgálatban (ὑπηρεσία) van, ahová az 

isten helyezte őt. Az itt tartózkodás ideje rövid és könnyű, az embernek maradnia kell, és nem 

szabad ostobán (ἀλογίστως) távoznia.94 Másfelől azoknak, akik tűrhetetlennek érzik a szenvedést 

mintegy ultima ratioként vagy utolsó menedékként, az öngyilkosságot ajánlja. Emlékezz a 

legfőbb dologra – írja –, hogy az ajtó nyitva áll. Ne legyél ijedősebb a gyermekeknél, akik 

amikor már nem lelik kedvüket a játékban, azt mondják: nem játszom tovább. Hasonló esetben te 

is mondhatod: nem játszom tovább. De ha maradsz, ne panaszkodj!95 Ugyancsak az 

öngyilkosság lehet az alternatívája azoknak, akik amiatt panaszkodnak, hogy egy zsarnok 

száműzetésbe küldheti őket. Epiktétosz érve az, hogy ha valaki nem akar száműzetésbe menni, a 

száműzetésen kívül van egy hely, ahová így is, úgy is mennie kell majd, a zsarnoknak is 

egyébként, akár akar, akár nem.96 

A fejezetet Plótinosznak, az újplatonista iskola megalapítójának a gondolataival zárjuk. A 

filozófus az Enneászokban egy külön rövid fejezetet szentel az öngyilkosság kérdésének. 

Alapállása az, hogy a lelket nem szabad erőszakkal elszakítani a testtől. Egyrészt azért, mert 

minden ember számára ki van jelölve az az időtartam, amit a testben kell leélnie, másrészt pedig 

azért, mert túlvilági helyzete nagymértékben függ attól, hogy a lelke milyen állapotban válik el a 

testétől. Az öngyilkosság erőszakos cselekedet, haraggal jár együtt, ami rosszat tesz a távozó 

léleknek. Három esetben látszik engedményt tenni. Először is akkor, ha az embert az őrület 

fenyegeti. De mindjárt hozzá is teszi, hogy ilyesmi nem valószínű, hogy megesik a jó emberrel. 

                                                             
93 Plutarkhosz műveiben több olyan öngyilkossági esetről is beszámol, melyek kapcsán semmilyen ellenérzést nem 
fogalmaz meg, sőt többször csodálni látszik az öngyilkosok bátorságát vagy szabad szellemét.  Pl. Plut. Mor. 234C: 
Plut. Mor. 242D. Lásd PLUTARCH, Moralia, III, Cambridge MA, Harvard University Press, 1961. 
94 Thomas WENTWORTH HIGGINSON (ford.), The Works of Epictetus: His Discourses, in Four Books, the 
Enchiridion, and Fragments, New York, Thomas Nelson and Sons. 1890 (Epict. Diat.1.9) 
95 Epict. Diat. 1.24. Vö. A. A. LONG, Epictetus: A Stoic and Socratic Guide to Life, Oxford, Clarendon Press, 2002, 
203–204 
96 Epict. Diat. 2.6. 



27 
 

A második eset az, amikor valakit rabszolgának hurcolnak el, és helyzete lehetetlenné teszi 

számára a jó életet. Ez esetben az „út nyitva áll előtte”, azaz öngyilkosságot követhet el. A 

harmadik eset az elviselhetetlen szenvedés. Megengedhetetlen ugyanis, hogy a mérhetetlen 

szenvedés elvegye tőle a saját maga fölötti rendelkezés hatalmát.97 Úgy tűnik tehát, hogy noha 

elviekben és bizonyos extrém helyzetekben Plótinosz szerint is „nyitva állhat az út” az 

öngyilkosság előtt, a gyakorlatban nemigen igazolható. Az ember dönthet az önkéntes halál 

mellett vagy ellen, ám a jó ember mindig ellene fog dönteni.98 Mégpedig azért, mert szem előtt 

kell tartania túlvilági sorsát. 

 

2.4. Öngyilkosság a retorikai művekben 

 

Külön foglalkozunk, még ha röviden is, a retorikai művek öngyilkosság-reprezentációival, amit 

az ókori szónokok sajátos helyzete tesz indokolttá. Nyilván egy filozófusnak, drámaírónak, vagy 

akár regényírónak is volt közönsége (ne felejtsük el, hogy az ókori szerzők kisebb-nagyobb 

hallgatóság előtt felolvasták a műveiket), ám míg egy filozófus megengedhette magának, hogy 

„bögölyként” csípdesse az embereket (Szókrátész), és egy drámaíró is szabadon dolgozhatta fel a 

jól ismert mítoszokat, addig a szónoknak, ha meg akarta győzni a hallgatóságát, sokkal inkább 

figyelnie kellett a közhangulatra, illetve a közfelfogásra. Ez azt jelentheti, hogy az a mód 

ahogyan a retorikai művek reprezentálták az öngyilkosságot, valamiképpen közel állt ahhoz, 

ahogyan erről a kérdésről a nép gondolkodott. Másként fogalmazva: abból, ahogyan a rétorok 

bemutatták a különféle dolgokat (egyebek mellett az öngyilkosságot is), következtetni lehet a 

közgondolkodásra.99  

Elsőként Lüsziász egyik beszédéből idézünk egy releváns részletet. A harminc zsarnok 

uralma alatt történt, hogy: 

„egyeseket a piactéren, másokat a szentélyekben tartóztattak le, és öltek meg, a többieket 

gyermekeik, szüleik, feleségük mellől hurcolták el, és kényszerítették öngyilkosságra, és aztán 

                                                             
97 PLOTINUS, Enneads, I.1-9, Cambridge MA, Harvard University Press, 1989 (I.4, 7-8. I.9). 
98 Lásd Arthur J. DROGE –  James D. TABOR,  A Noble Death. Suicide and Martyrdom among Christians and Jews 
in Antiquity, San Francisco, HarperCollins Publishers, 1992, 41. 
99 Lásd HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 143. 



28 
 

még tisztességes temetést sem engedélyeztek nekik, mert azt gondolták, hogy az ő hatalmuk még 

az istenek bosszújánál is erősebb.”100 

A szövegből elsőre úgy tűnik, hogy kapcsolat van az öngyilkosság és a tisztességes temetés 

között, azaz a zsarnokok kifejezetten azért kényszerítettek több polgárt is az öngyilkosságra, 

hogy a tisztességes temetést is megtagadhassák tőlük (vö. Plátón és Arisztotelész 

rendelkezéseivel a gyáva öngyilkosokat illetően). Ám valójában Lüsziász azt hangsúlyozza, hogy 

a zsarnokok öngyilkosságra kényszerítették a polgárokat, és ezt a gonoszságot még azzal is 

tetézték, hogy nem engedték őket tisztességesen eltemetni, mintha csak közönséges gyilkosok 

lettek volna. Azoknak, akiket a hatóságok öngyilkosságra kényszerítettek (noha az ilyen eset is 

öngyilkosságnak számított), járt a tisztességes temetés. Szókrátész is arra számított, hogy 

megkapja majd a végtisztességet, noha a halálra ítélteket Athénban a barathronba (egy a város 

közelében található szurdokba) dobták, megtagadva tőlük a tisztességes temetést.101 

Aiszkhinész Ktésziphón ellen c. beszédében kortársát, Démoszthenészt (akinek ellenzi a 

megkoszorúzását) a gyilkos fegyverekhez, illetve az öngyilkos maga ellen forduló kezéhez 

hasonlítja. Ismerkedjünk meg a szövegrészlettel: 

„kérdezd meg tőlük, hogy miért kell Démoszthenészt tisztelni? Mert kenőpénzeket fogad el? Mert 

gyáva? Mert elhagyta az őrhelyét? Ha valakit bot, kő és vas, hangtalan és érzéketlen dolgok 

ölnek meg, akkor azokat a határon túlra vetjük, és ha valaki megöli magát, a tettet elkövető kezet 

a testétől külön temetjük el.”102 

Aiszkhinész egy olyan athéni szokásra céloz, mely valamiképpen büntette az öngyilkosok testét: 

kezüket, mellyel erőszakot követtek el maguk ellen, a testtől külön temették el. Feltűnő viszont, 

hogy az öngyilkos kezét a szöveg együtt említi más gyilkos eszközökkel, fegyverrel vagy kővel. 

Aiszkhinész tehát egy olyan szokásra utal, mely szerint a halált okozó eszközöket el kellett 

távolítani a város területéről. Ez azt jelenti, hogy öngyilkosok esetében nem a testet távolították 

el, hanem csupán az élet kioltásának „eszközét”, azaz az öngyilkos kezét. Ez utóbbit kellett 

izolálni, nem magát az öngyilkost. Továbbá, a szövegből az is kiderül, hogy Aiszkhinész 

                                                             
100 LÜSZIÁSZ, Lysias beszédei, Budapest, Osiris–Balassi, 2003, 233 (Eratoszthenész ellen, 12, 96). 
101 Lásd Elise P. GARRISON, Attitudes toward Suicide in Ancient Greece, 8. 
102 A görög és angol szöveget lásd: AESCHINES, Aeschines with an English translation by Charles Darwin Adams, 
Cambridge, MA, Harvard University Press, 1919 (Ktesziphón ellen, 244). 



29 
 

valójában a „gyáva” öngyilkosságra gondolhatott, mivel beszédében gyávának nevezi 

Démoszthenészt, és amellet érvel, hogy a politikusnak nemhogy koszorú nem jár, de egyenesen 

büntetést érdemelne, ahogyan azok is, akik gyávaságból követnek el öngyilkosságot: 

Démoszthenészt éppen úgy el kell távolítani a városból, mint a gyáva öngyilkos kezét vagy az 

emberéletet kioltó tárgyakat.103   

Hogy az öngyilkosokat alapesetben post mortem nem büntették, kiderül Démoszthenész 

egyik beszédéből is. Az Eubulidész ellen c. beszédében, egy adott ponton egy bizonyos 

Euxitheusz kezd el beszélni, aki bizonyítani akarja, hogy athéni polgár, és neki és családjának 

joga van a családi sírhelyhez. Azzal folytatja, hogy nem szeretné, ha elszakíttatna halott 

rokonaitól, és amennyiben ügyét nem kedvezően bírálják el, inkább megöli magát avégett, hogy 

rokonai a szülőföldön temessék el (ἀποκτείναιμ᾽ ἂν ἐμαυτόν, ὥστ᾽ ἐν τῇ πατρίδι γ᾽ ὑπὸ τούτων 

ταφῆναι).104 A szöveg arról tanúskodik, hogy az öngyilkosokat nem érte olyan büntetés, hogy 

nem temették el őket tisztességesen.105 

Az egyetlen rétor, aki rosszallóan beszél az öngyilkosságról Dión Khrüszosztomosz (1–

2.sz.). A bizalmatlanságról szóló művében azzal érvel a zsigeri bizalmatlanság mellett, hogy 

gyakran nem csupán ellenségek ártanak nekünk, hanem azok is, akik közel állnak hozzánk 

(barátok, szülők, gyermekek, szeretők). A másik nyomós érve az, hogy az ember romlottságában 

önmagának is árthat. Lehetetlen felsorolni – írja – hogy az ember hányféle módon fordulhat 

önmaga ellen, csupán egyetlen esetet, az öngyilkosságot említi. Úgy véli, hogy egyesek 

szándékuk ellenére (ἄκοντες), bujaságból (ἀκρασία) pusztítják el magukat, mások pedig 

szándékosan (ἑκόντες) végeznek magukkal, mivel természetükhöz tartozik a becstelenség vagy 

az aljasság (μοχθηρία). Ebből a szövegrészből persze nem derül ki, hogy Dión Khrüszosztomosz 

szerint létezhet-e nemes öngyilkosság (minthogy itt az öngyilkosság, több más dolog mellett 

csupán példa az emberi megbízhatatlanságra), az viszont kiderül, hogy a szerző pl. a szerelmi 

bánat miatti lassú önemésztést is elítéli mint az öngyilkosság passzív (szándékosság nélküli) 

fajtáját.106 

 

                                                             
103 Lásd Elise P. GARRISON, Attitudes toward Suicide in Ancient Greece, 9. 
104 A görög szöveget lásd: DEMOSTHENES, Demosthenis Orationes (ed. W. Rennie), Oxonii.e Typographeo 
Clarendoniano, 1931 (Démoszthenész: Eubulidész ellen, 57.70). 
105 Lásd Elise P. GARRISON, Attitudes toward Suicide in Ancient Greece, 10. 
106  A szöveget lásd DIO CHRYSOSTOM, Discourses 61–80. Fragments. Letters, Cambridge, MA, Harvard University 
Press, 1951 (Dio Chrys. Or. 74, 5).  



30 
 

2.5. Öngyilkosság a biográfiai, történeti és földrajzi munkákban 

 

Ebben a fejezetben mintegy hétszáz év históriai (illetve kisebb részben földrajzi) irodalmát 

fogjuk áttekinteni. A történetekben az öngyilkosság okaira, módjaira, a kettő esetleges 

összefüggéseire, és az írói szándékra figyelünk. Az áttekintést Hérodotosszal, „a történetírás 

atyjával” kezdjük. Az egyik „öngyilkos története” Kleomenész spártai királyról szól, akinek az 

elméje elborult, ezért a hozzátartozói kalodába zárták. A király az őt őrző őrtől egy kést kért, 

amivel össze-vissza kaszabolta magát: a lába száránál kezdte, végül pedig a hasát is felmetszette. 

Hérodotosz megjegyzi, hogy a görögök többsége szerint azért ért ilyen véget (azért őrült meg és 

végzett magával ilyen kegyetlen és brutális módon), mert kifosztotta az elusziszi szentélyt. 

Mások szerint azért bűnhődött így, mert a szentélybe menekült argosziakat lemészároltatta, és a 

szent ligetet is felégette. Őrültsége és brutális öngyilkossága tehát valójában igazságszolgáltatás, 

azaz isteni bosszú. Az istenek olykor őrültséggel büntették az embert, melynek – miként Ajax és 

Héraklész esetében láttuk – öngyilkosság vagy komoly öngyilkossági szándék a következménye. 

Kleomenész hátborzongatóan erőszakos halála összhangban van erőszakos életvitelével. A 

szerző mindezt azzal relativizálja, hogy elmeséli: a spártaiak szerint nem azért borult el az elméje 

(és lett öngyilkos), mert istentelenségeket cselekedett, hanem azért, mert rákapott a vegyítetlen 

borra.107 Ugyancsak Hérodotosz beszél el egy másik „királyi öngyilkosságot” Nitókrisz 

egyiptomi királynőről. A fivérét megölték az egyiptomiak, és helyette őt tették uralkodóvá. Ám a 

királynő bosszút esküdött a gyilkosok ellen. Egy hatalmas földalatti termet építtetett, és azzal az 

ürüggyel, hogy fel szeretné avatni, meghívta azokat, akikről úgy gondolta, hogy részesei voltak 

fivére meggyilkolásának. Lakoma közben a nagyszámú vendégseregre egy rejtett csatornán át 

ráengedte a Nílus vizét. Majd pedig, félve attól, hogy ő maga is bosszú áldozatává válik, 

berohant egy izzó parázzsal teli szobába, és úgy lelte halálát.108 Ezzel az öngyilkossággal 

kapcsolatban két dolgot érdemes észrevennünk. Az egyik az, hogy ez valójában egy „sámsoni 

öngyilkosság”, melynek a bosszú a motivációja. A másik pedig az, hogy az öngyilkosság 

választott módja mennyire összhangban van az azt kiváltó érzelemmel: a királynő eleven 

parázson égeti halálra magát, ahogyan eleven parázsként égette a bosszúvágy is. 

Két olyan történettel folytatjuk, melyeket Thuküdidész beszél el. Az első történet 

Themisztoklészről, a hires athéni hadvezérről szól, aki végül a perzsa birodalomban telepedett le, 
                                                             
107 HÉRODOTOSZ, A görög-perzsa háború, Budapest, Osiris, 2000, 293; 295 (Hérod. Görög-perzsa háború, 6,75; 84) 
108 HÉRODOTOSZ, A görög-perzsa háború, 104 (Hérod. Görög-perzsa háború, 2,100) 



31 
 

és Xerxésztől, annak alkalmi tanácsadójaként, afféle életjáradékot élvezett. Thuküdidész igen 

tehetséges és éles eszű embernek írja le. Könnyedén megtanulta a perzsa nyelvet, és képes volt 

arra, hogy átlássa a bonyolult helyzeteket. Athénban nyilván árulónak tartották, és a vagyonát is 

elkobozták. A szerző a haláláról két hagyományt is ismertet. Az egyik szerint betegség vetett 

véget az életének, a másik szerint azonban méreggel ölte meg magát, amikor belátta, hogy nem 

tud eleget tenni a Xerxésznek tett ígéretének, ti. hogy segít neki leigázni Görögországot.109 A 

beszámoló érdekességét a Themisztoklész halálával kapcsolatos ambivalencia adja. Az 

öngyilkos-változatot feltehetően az a vágy szülhette, hogy az áruló megbűnhődjön. Egy áruló, 

akiről végül kiderül, hogy voltaképpen árulónak is alkalmatlan, nem halhat meg természetes 

halállal. A világ rendje áll helyre azzal, hogy az egykori hadvezér öngyilkos lesz. Az ok és 

választott mód itt is különös szinkronban van: Themisztoklész frusztrált (mérges) amiért nem 

tudja teljesíteni a királynak tett ígéretét, ezért méreggel végez magával. 

A szerző másik beszámolója egy tömeges öngyilkosságról szól, mely polgárháborúk és 

ostromok idején gyakran fordult elő. A szöveget érdemes szó szerint idéznünk: 

 
Aztán [a kerküraiak] a [messzénai] oltalomkérők közül mintegy ötvenet rávettek, hogy álljanak 

törvény elé, s itt valamennyit halálra ítélték. A többi oltalomkérő, akit nem tudtak rábírni, hogy a 

törvény elé álljon, látva a történteket, egymást öldöste le a szentélyben, vagy felakasztották 

magukat a fákra, vagy mind úgy végzett magával, ahogy tudott (…) Apák ölték meg 

gyermekeiket, embereket [a kerküraiak] az oltár elől hurcoltak el vagy ott gyilkoltak meg 

közvetlenül előtte, némelyeket Dionüszosz templomában falaztak be, s ott érte őket a halál.110 

 
Nyilvánvaló, hogy a messzénaik azért ölték meg magukat, illetve hozzátartozók a 

hozzátartozóikat, hogy megszabaduljanak a büntetéstől és a további gyalázattól. A tömeges 

öngyilkosság – az írói szándék szerint – a kerküraiak brutalitását példázza. Egyébként sem 

Thuküdidész, sem Hérodotosz nem beszél elítélően az öngyilkosságról, az elbeszélt esetek arra 

szolgálnak, hogy kidomborítsák egy-egy helyzet tragikumát.111 Themisztoklészt sem maga a 

szerző „bünteti” öngyilkossággal. 

                                                             
109 THUKÜDIDÉSZ, A peloponnészoszi háború, Budapest, Osiris, 1999, 103 (Thuc. 1. 138. 4−5). 
110 THUKÜDIDÉSZ, A peloponnészoszi háború, 237 (Thuc. 3. 31). 
111 Lásd Elise P. GARRISON, Attitudes toward Suicide in Ancient Greece, 14. 



32 
 

A következő szövegpéldánk ugyancsak egy tömeges öngyilkosságot beszél el. Azért idézzük ezt 

a „duplumot”, hogy érzékelhető legyen: mennyire „természetesnek” számított kétségbeejtő és 

kilátástalan helyzetekben a tömeges öngyilkosság.112  Egy erőd ostroma során – írja Xenophón – 

az asszonyok a mélybe dobálták a gyermekeiket, majd utánuk vetették magukat. Ugyanezt tették 

a férfiak is. A szerző az ostromoltak kétségbeesett lelkiállapotára további példát is hoz. Elmeséli 

egy előkelő férfi esetét, aki elindult a szikla felé, hogy levesse magát a mélybe, és magával 

rántotta (az ellenséges) hadvezért is, aki szánalomból meg akarta akadályozni öngyilkosságát.113 

A tömeges öngyilkosság az ostrom szörnyűségét példázza. A látvány, ami az ostromlók szeme 

elé tárul, őket magukat is sokkolja. 

A csodálat hangján beszél Xenophón Théramenésznek (egy mérsékelt zsarnoknak) a 

kivégzéséről, azaz kikényszerített öngyilkosságáról. Mialatt végigvezették az agorán, 

fennhangon kiáltozta, hogy mit kell elszenvednie, majd amikor arra kényszerítették, hogy kiigya 

a bürökpoharat, valamennyit kiloccsantott a pohárból és köszöntőt mondott ellenségére, 

Kritiászra (ez a szép Kritiaszé legyen!). A szerző megjegyzi, hogy az előbbi mondat talán nem 

méltó arra, hogy megörökítse, ám ő ebben annak a bizonyítékát látja, hogy Théramenészt még a 

halál torkában sem hagyta el lélekjelenléte és szellemessége.114  

Érdekes és figyelemreméltó viszonyulást figyelhetünk meg Sztrábónnál, akinek nem 

magával az öngyilkossággal, hanem annak egy bizonyos módjával szemben vannak fenntartásai. 

Az indiai gümnoszofistákról írja, hogy a testi betegséget a leggyalázatosabb dolognak tartják, és 

amikor észreveszik magukon a betegség jeleit, bekenik magukat olajjal, máglyát raknak, 

ráfekszenek és elégnek rajta úgy, hogy közben meg se moccanak.115 Ezt az öngyilkossági módot 

Sztrábón – minden jel szerint – egy igen viszolyogtató módnak látja. A tűzbeugrás vagy a 

máglyára lépés mint öngyilkossági mód nem volt része a görög (–római) öngyilkossági módok 

„arzenáljának”, annak ellenére sem, hogy – miként láthattuk a mítoszok tárgyalásánál – 

Laodameia tűzbe ugorva lett öngyilkos. Sztrábón a görög Onészikritosz és az indiai Kalanosz 

beszélgetésébe szövi bele ennek az exotikus öngyilkossági módnak az ismertetését, melytől 

                                                             
112 További példa a Diodórosz által elmesélt történet, melyben bekerített sziciliai rabszolgalázadók vetik le magukat 
– a büntetés elkerülése végett – a szikláról. Diodórosz, Bibliothéké (Történeti könyvtár) 36.3.6. A görög és angol 
szöveget lásd  https://www.attalus.org/info/diodorus.html (utolsó letöltés: 2024.02.06). 
113 XENOPHÓN, Történeti munkái, Budapest, Osiris, 2001, 356 (Xen. Anab. 4.7.13) 
114 XENOPHÓN, Történeti munkái, 55-56 (Xen. Hell. 2. 3. 55–56). 
115 SZTRÁBÓN, Geógraphika, Budapest, Gondolat, 1977, 743 (Strab. 15.1.65). 

https://www.attalus.org/info/diodorus.html


33 
 

érezhetően elborzad.116 Az egész elbeszélés mintha arra szolgálna, hogy felmutassa az ellentétet 

a görög és a barbár világ, ha úgy tetszik: kelet és nyugat között.117 

Plutarkhoszról, a közép-platonista filozófusról a sztoikus filozófiával kapcsolatban 

érintőlegesen már szót ejtettünk, itt most a történeti jellegű munkáit fésüljük át témánk 

szempontjából releváns szöveghelyek után kutatva. A nők erényeiről (De mulierum virtutibus) írt 

művében, miként a cím is sugallja, azt kívánja bizonyítani, hogy erények tekintetében nincs 

különbség férfiak és nők között. Ezt a tézist több történelmi példával igyekszik alátámasztani. A 

történet, mely érdekes adalékul szolgál témánkhoz, első olvasásra ennek a fenti tézisnek az 

ellenkezőjét látszik bizonyítani. Plutarkhosz egy „öngyilkossági járványt” beszél el, mely 

Milétoszban, fiatal lányokkal esett meg. Ismeretlen okból valamiféle téboly szállta meg a 

milétoszi szüzeket, akik egymás után akasztották fel magukat. Egyesek arra gondoltak, hogy a 

fertőző levegő zavarta meg a lányok elméjét, mások pedig isteni eredetűnek látták a különös és 

hátborzongató járványt. Nem használtak sem a szülői, sem a baráti rábeszélések. Az 

öngyilkossági járvány mindaddig folytatódott, amíg valaki elő nem állt azzal a tervvel, hogy az 

öngyilkos lányokat a piactéren át meztelenül vigyék ki a temetőbe. Ez a rendelkezés aztán nem 

csupán megfékezte, de meg is állította az öngyilkossági hullámot. A szerző megjegyzi, hogy ez 

az illető lányok erényét bizonyítja, mivel a legszörnyűbb dolog (i.e. a halál) és az azzal járó 

fájdalom ugyan nem borzasztotta el őket, ám azt már nem tudták volna elviselni, hogy haláluk 

után megszégyenítésben legyen részük.118 Ez esetben tehát a szégyen (pudor) nem okozta – mint 

sok esetben – az öngyilkosságot, hanem egyenesen megakadályozta. 

Themisztoklész egy Thuküdidész-szövegrészlet alapján már szóba került, Plutarkhosz 

róla szóló életrajzával azért érdemes külön is foglalkozni, mert szinte mellékesen az 

öngyilkosokkal kapcsolatban megemlít egy olyan szokást, melyhez hasonlóval 

Démoszthenésznél már találkozhattunk. Plutarkhosz elbeszéli, hogy Themisztoklész a háza 

közelében egy szentélyt építtetett Artémisznek, mely szentély a szerző idejében is állt még, a 

hivatalnokok pedig ott távolították el a kivégzettek holttestét, és azok ruháit, akik akasztással 

végeztek magukkal. Ez utóbbiak ruháival együtt az akasztásra szolgáló kötelet is 

                                                             
116 A történetet a 2. századi Aelinaus is elmeséli. Nála Kalanosz tette csodálatot vált ki a görögökből. Lásd Ael. VH. 
7.18. 
117 Lásd HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 58. 
118 Lásd PLUTARCH, Moralia, XIII/II, Cambridge MA, Harvard University Press, 1961, 509 (Plut. Mor. 549C–D). A 
történet Aulus Gellius is elmeséli Attikai éjszakák c. anekdotagyűjteményében. Lásd AULUS GELLIUS, Attikai 
éjszakák, Budapest, Európa, 1968, 166. 



34 
 

eltávolították.119 A szövegből egyrészt az derül ki, hogy egészen más volt az eljárás az 

öngyilkosok és a közönséges gyilkosok esetében; míg a gyilkosok (a kivégzettek) holttestét a 

városon kívülre vetették, addig az öngyilkosoknak csupán a ruháját és az öngyilkosságra 

szolgáló eszközt (a kötelet) távolították el. Másrészt pedig úgy tűnik, hogy ez a rendelkezés 

csupán azokat sújtotta, akik önakasztással végeztek magukkal. Vegyük észre, hogy Plutarkhosz 

kifejezetten akasztásról és kötélről beszél (ἱμάτια καὶ βρόχοι τῶν ἀπαγχομένων).120Nem ejt szót 

pl. kardról vagy más fegyverről, amit el kellet volna távolítani.121 

Az öngyilkossághoz való érdekes viszonyulásnak lehetünk tanúi Cassius és Brutus 

párbeszédében Plutarkhosz Párhuzamos életrajzok. c. munkájában. Brutus a végzetes csata előtt 

reménykedéssel eltelve vacsorázik, miközben filozófiai beszélgetést folytat, majd nyugovóra tér. 

Másnap reggel a két hadvezér a csata lehetséges kimeneteléről beszélget, szóba kerül, hogy 

esetleg utoljára látják egymást, és Cassius megkérdezi Brutust, hogy mit gondol a halálról. 

Brutus válaszul azt mondja, hogy fiatalabb korában, amikor még nem érdekelte a filozófia, 

elítélte Cato-t, amiért az öngyilkosságot követett el. Úgy vélte, hogy az öngyilkosság nem 

istennek tetsző és férfiatlan is (οὐχ ὅσιον οὐδ᾽ ἀνδρὸς ἔργον), mivel arról árulkodik, hogy az 

ember enged rossz szellemének (ὑποχωρεῖν τῷ δαίμονι – tkp. hátat fordít géniuszának, vezérlő 

szellemének)122 és félelmében elfut a sorsa elől. A jelenlegi helyzetben azonban már nem 

gyávaságnak és az euszebeia (istenfélelem) hiányának látja az öngyilkosságot, hanem egy olyan 

lehetőségnek, amitől nem kell viszolyogni. Azt mondja Cassiusnak, hogy vereség esetén nem 

akar további reményekre felkészülni, hanem távozik [i.e. öngyilkos lesz] és dicséri a végzetét.123  

A két hadvezér párbeszédéből kiderül, hogy Brutus korábbi elítélő viszonyulása az 

öngyilkossághoz (istentelen, férfiatlan, gyávaság) a saját véleménye szerint annak tudható be, 

hogy akkoriban nem foglalkozott a filozófiával. Viszonyulásának a megváltozása pedig éppen 

azzal függ össze, hogy elkezdett foglalkozni a filozófia fontos kérdéseivel. A csata előtti estét is 

filozófiai beszélgetéssel tölti. Az viszont nem derül ki a szövegből, hogy a szerzőnek mi a 

véleménye a kérdésről: korábban látta Brutus helyesen az öngyilkosságot (tehát amikor 

férfiatlan, gyáva dolognak tartotta) vagy a csata előtt, amikor már eldöntötte, hogy vereség 
                                                             
119  Plut. Them. 22.2. Az angol szöveget lásd PLUTARCH, Complete Works, Delphi Classics, 2013, 210. 
120 A görög szöveget lásd PLUTARCH, Plutarch's Lives with an English Translation by Bernadotte Perrin, 
Cambridge, MA, Harvard University Press, 1914. 
121 Vö. Elise P. GARRISON, Attitudes toward Suicide in Ancient Greece, 6. 
122 A görög szöveget lásd PLUTARCH, Plutarch's Lives with an English Translation by Bernadotte Perrin. 
123  Plut. Brut. 40.4. Lásd PLUTARKHOSZ, Párhuzamos életrajzok, 2. kötet, Budapest, Magyar Helikon, 1978, 415–
416. 



35 
 

esetén lemond a reményről és távozik az életből? A szerzőnek azonban vannak olyan 

„elszólásai”, melyek alapján arra gondolhatunk, hogy inkább az ifjú Brutusszal értett egyet az 

öngyilkosság kérdésében. Az utódok iránti szeretetről szóló értekezésében például megjegyzi, 

hogy bizonyos emberek öngyilkossága nem mond ellent annak a tézisnek, hogy márpedig az 

emberekben megvan az önmagunk iránti természetes szeretet. Az öngyilkosságra szerinte úgy 

kell tekintenünk mint valami betegségre vagy mint zavart lelkiállapotra, mely kimozdatja az 

embert a természetes állapotából (ταῦτα δ᾽ ἐστὶν ὥσπερ ἐκεῖνα νοσήματα καὶ πάθη ψυχῆς τοῦ 

κατὰ φύσιν ἐξιστάντα τὸν ἄνθρωπον). Példái között szerepelnek olyanok, akik elvágták a 

torkukat, szakadékba ugrottak, maguk ellen fordultak (mint Oidipusz), vagy olyan filozófusok 

tanácsaira hallgatva, mint Hegesziász, halálra éheztették magukat.124 

Egy másik szöveghely is arról látszik tanúskodni, hogy Plutarkhosz, ha nem is ítélte el 

teljesen az öngyilkosságot, legalábbis igen ambivalens módon viszonyult hozzá. Az Antoniusról 

szóló életrajzban leírja, hogy egyik hadvezérének elpártolása után öngyilkos akart lenni, ám 

ebben akkor a barátai megakadályozták. Az elbeszélést azzal folytatja, hogy Antonius úgy 

döntött, hogy Pharosz közelében, Timónhoz hasonlóan, az emberektől távol, magányosan kíván 

élni, mivel ő maga is megundorodott az emberektől. Ezt követően Plutarkhosz beiktat az 

elbeszélésbe néhány anekdotát az embergyűlölő Timónról, melyek közül az egyik – persze 

inkább csak a sorok között olvasva – a szerző véleményéről árulkodik az öngyilkosságot illetően. 

A szöveget szó szerint idézzük: 

mondják, hogy egyszer [Timón] az athéni népgyűlésen felment a szószékre, s a jelenlevőkben ez a 

szokatlan látvány nagy csendet és várakozást idézett elő. Timón erre a következõket mondta: 

„van nekem egy kis telkem, athéni férfiak, s azon áll egy fügefa, amire már sok polgártársam 

felkötötte magát. De építkezni készülök ezen a helyen, s szándékomat azért teszem közhírré, hogy 

ha valaki még fel óhajtja magát kötni, siessen, mielőtt a fügefát kivágatom. 

 
Mivel az öngyilkosságot egy hírhedten embergyűlölő filozófus ajánlja polgártársai figyelmébe, 

még ha annak csupán egyik formájáról is esik szó (önakasztás), feltételezhető, hogy a szerző az 

öngyilkosságot az ön–és embergyűlölet aktusának tartja. A szöveg értelmezésénél érdemes szem 

előtt tartani a mű szűkebb és tágabb kontextusát, azaz azt a tényt, hogy Antonius később (eléggé 

pancser módon) lesz öngyilkos, illetve azt, hogy korábban már tervezte, majd azt követően dönt 
                                                             
124 Plut. Mor. 497D. A görög és angol szöveget lásd PLUTARCH, Moralia, VI, Cambridge MA, Harvard University 
Press 1962, 355–357. 



36 
 

úgy, hogy Timónhoz hasonlóan emberkerülő életmódot folytat. A Timón-anekdota 

közbeiktatásával Plutarkhosz nyilvánvalóan azt sugallja, hogy az, aki Timón követőjévé lesz, 

aligha végezheti másként, mint úgy ahogyan azt a filozófus az athéni polgárok figyelmébe 

ajánlotta. Bár Antonius úgy halt meg, hogy mellbe döfte magát, a szúrástól nem halt meg 

azonnal, a halálát pedig a szerző úgy meséli el, hogy az némiképpen emlékeztet az önakasztásra. 

Kleopátra kötéllel húzza fel magához a sírboltba, ahová ő maga előzőleg menekült. A jelenlévők 

szerint Antonius igen szánalmas látványt nyújtott, amint haldokolva, vértől borítva himbálózott a 

kötélen, mellyel fölfelé húzták.125 Az utóbbi szöveghely kevés kétséget hagy afelől, hogy 

Plutarkhosz, legalábbis a bizonyos okokból és bizonyos módszerekkel elkövetett öngyilkosságot 

helytelennek, szánalmasnak, ha nem éppen amorálisnak tartotta. 

Utolsó példánk Pauszaniásztól való, aki szintén elítélni látszik az öngyilkosságot, vagy 

legalábbis annak egyik formáját. Egy Timanthész nevű híres birkózó, miután felhagyott a 

versenyzéssel, azzal tette próbára az erejét, hogy minden nap felajzott egy hatalmas íjat. Egy nap 

azonban, amikor képtelen volt az íjat megfeszíteni, tüzet gyújtott és élve a máglyára vetette 

magát. A szerző hozzáfűzi, hogy szerinte az ilyen cselekedetet inkább az őrültség, nem pedig a 

bátorság jelének kell tartani.126 Nem világos viszont, hogy az öngyilkosságot magát tartja 

őrültségnek, vagy az öngyilkosság módját (melyen, miként láttuk Sztrábón is megütközött), 

illetve okát, vagy esetleg mindkettőt. 

2.6. Öngyilkosság az ókori görög szépirodalomban (regények, dialógusok)  

 

Ebben az alfejezetben az öt, teljes egészében fennmaradt ógörög regényt, illetve Lukianosz két 

írását fogjuk megvizsgálni abból a szempontból, hogy miként reprezentálják az öngyilkosságot. 

Az ógörög regények fő toposza a szerelmesek újra egymásra találása, melyet számtalan külső 

esemény, véletlen vagy ármánykodás próbál megakadályozni.127 Ezekben a regényekben, mind a 

férfiak, mind pedig a nők gyakran tervezik el, hogy öngyilkosok lesznek. Az ok leginkább a 

szerelmi bánat és a csalódottság. Kharitón (1–2. század) Kallirhoé című regénye is az egymásra 

találás témájára épül: Kaireász és Kallirhoé végül újra egymáséi lehetnek, ám közben számtalan 

megpróbáltatáson kell átesniük. Egy adott ponton, amikor úgy tűnik, hogy Kaireásznak végképp 

                                                             
125 Plut. Ant. 70. 76–77. Lásd PLUTARKHOSZ, Párhuzamos életrajzok, 2. kötet, 367–368.370. 
126 PAUSZANIASZ, Görögország leírása, 1. kötet, Gödöllő, Attraktor, 2008, 382 (Paus. 6.8.7). 
127 Lásd LEDÁN M. István, Ókori csodák, csodatevők és csodaelbeszélések, in: Studia Doctorum Theologiae 
Protestantis, 2022/1, 2023, 25-78, itt: 42–43. 



37 
 

le kell mondania Kallirhoéról, úgy dönt, hogy halálra éhezteti magát. Barátja megkísérli 

lebeszélni erről. Párbeszédükből kiderül, hogy a férfi többször próbált már végezni magával, 

amit a barát mindannyiszor megakadályozott. Ezért Kaireász a barátját valójában barát képében 

fellépő ellenségnek tartja, aki egyebet sem tesz, csupán a gyötrelmét, a szenvedését hosszabbítja 

meg. Ez a gyötrelem – mondja Kaireász – a kereszthalálnál is borzalmasabb. Végül a férfi kardot 

ránt, és így próbálja kioltani az életét, ám a barát ezúttal is közbelép, majd szorosan megkötözi 

Kaireászt, hogy ne tudjon kárt tenni magában.128 

Akhillész Tatiosz (2. század) Kleitophón és Leukippé c. regényében a főhős szokatlan 

módját választja annak, hogy véget vessen az életének. Tettének oka a gyász, mivel úgy hiszi, 

hogy szerelme, Leukippé meghalt. Kleitophón azzal a hamis váddal adja bíróságra magát, hogy 

meggyilkolta a szerelmét. A célja az, hogy halálra ítéljék, és így megszabaduljon „elátkozott 

életétől.”129 Itt is egy barát próbálja lebeszélni a főhőst a tervezett öngyilkosságról, azzal érvelve, 

hogy a leggyalázatosabb váddal, a gyilkosság vádjával hagyná magát kivégeztetni, ráadásul 

éppen szerelme meggyilkolásának ódiumát vállalná magára. Kleitophón nem hallgat a baráti 

tanácsra, bíróságra adja magát, ahol kínvallatásnak vetik alá, ám végül kiderül ártatlansága, és 

szerelmével is egymásra találnak. 

Longosz Daphnisz és Khloé c. regényében egy adott ponton mindkét főhős tervezi, illetve 

megkísérli az öngyilkosságot. Daphniszt a páni félelem kergetné öngyilkosságba, mivel úgy 

gondolja, hogy az életére törnek, holott éppen a szülei (akik csecsemőkorában kitették) találnak 

rá, és rohannak örömükben feléje. Daphnisz félelmében elhajítja a tarisznyáját, és a tenger felé 

iramodik, hogy egy magas szikláról a tengerbe vesse magát.130 Nem sokkal később pedig Khloé 

kezdi el fontolgatni az öngyilkosságot. Mivel úgy hiszi, hogy Daphnisz mást szeret, eldönti, 

hogy nem fog már soká élni.131 

Xenophón (2.–3. század) Efézusi mese c. regényében a főhősök többször is eltervezik az 

öngyilkosságot. Anthia szerelmi bánatában (mert úgy hiszi, hogy a szeretett férfi meghalt) egy 

orvostól mérget vásárol, ám az olyan adagot ad neki, melytől csupán elalszik, így hiúsítva meg 

az öngyilkosságot.132 Egy másik alkalommal, miután azt álmodta, hogy szerelme, Habrokomesz 

                                                             
128 Lásd KHARITÓN, Kallirhoé, Budapest, K.u. K kiadó, 2006, 150–151. 
129 Lásd B. P. REARDON (szerk.), Collected Ancient Greek Novels, Berkeley–Los Angeles–London, University of 
California Press, 1989, 262–263. 
130  LONGOSZ, Daphnisz és Khloé, Budapest, Magyar Helikon, 1975, 114. 
131  LONGOSZ, Daphnisz és Khloé, 116. 
132  B. P. REARDON (szerk.), Collected Ancient Greek Novels, 150. 



38 
 

más lánnyal van, annyira összezavarodott, hogy eltervezte: valamilyen módon mindenképpen 

végez magával.133 Habrokomesz ugyancsak többször próbál meg véget vetni az életének. Egy a 

József és Potifárné történetére emlékeztető jelenetben, a rabszolgának eladott Habrokomeszt a 

gazdája börtönbe veti, mivel a lánya hamisan azzal vádolja meg, hogy erőszakot akart elkövetni 

rajta. Habrokomesz a börtönben, végső kétségbeesésében mindenáron végezni akar magával, de 

nem talál rá módot, mivel erősen őrzik.134 Öngyilkosságot tervez akkor is, amikor halottnak hiszi 

kedvesét, akit ráadásul (Hebrokomesz szerint: holtan) kalózok rabolnak el. Nem azonnal 

szándékozik elkövetni az öngyilkosságot – miként korábban a börtönben – hanem csak azután, 

miután felkutatta Anthia holttestét. Azt tervezi, hogy miután megtalálja szerelme testét, átöleli, 

elgyászolja, és vele együtt saját magát is eltemeti.135 

Ugyanezt a témát variálja Héliodórosz (3. század) Aethiopica (magyarul: Sorsüldözött 

szerelmesek) c. regénye is. Végül ebből a regényből ismertetünk egy jelenetet. Theagenész, a 

főhős meg van győződve arról, hogy szerelme, Khariaklea tűzvész áldozata lett, ezért bánatában 

és gyászában a kardjához nyúl, hogy kioltsa az életét, ám barátja megakadályozza abban, hogy 

végezzen magával. Azzal vigasztalja, hogy a szerelme életben van, és ostobaság lenne a halált 

választani, mire Theagenész csak annyit válaszol, hogy ez a vigasz csecsemőknek való, és a 

barát azzal ölte meg őt igazán, hogy kivette kezéből a kardot; számára ugyanis édes és kívánatos 

lenne a halál.136 

Rátérünk Lukianosz műveire, melyek közül kettőben találunk témánk szempontjából 

releváns szövegeket. Az ókor nagy szatirikusa, szokásától eltérően, teljességgel komoly 

ábrázatot ölt, amikor Démonaxról, a sztoikus filozófusról, nem mellesleg jó barátjáról ír. A 

filozófus, miután igen idős korban (száz évesen) észrevette, hogy nem tud már segítségére lenni 

senkinek, elhatározta, hogy az eledeltől tartózkodva vet véget az életének. Éppolyan derűsen 

távozott az életből – írja a szerző – mint amilyen derűsen élt.137 Démonax öngyilkossága azt 

jelenti, hogy tette, és különösen a modus moriendi (minthogy az étel megvonása igen nagy 

önfegyelmet igényelt) hitelesítette és betetőzte a filozófiában eltöltött életét. 

Egészen másként mutatja be viszont Peregrinosz Ptóteusz öngyilkosságát, akit 

szélhámosként, többek között a keresztény közösségek megtévesztőjeként ír le. A szövegből 
                                                             
133  B. P. REARDON (szerk.), Collected Ancient Greek Novels, 164. 
134  B. P. REARDON (szerk.), Collected Ancient Greek Novels, 142. 
135  B. P. REARDON (szerk.), Collected Ancient Greek Novels, 153. 
136  HÉLIODÓROSZ, Sorsüldözött szerelmesek, Budapest, Szépirodalmi Kiadó, 1976, 44. 
137 Luc. Demon. 65. Lásd LUKIANOSZ, Összes művei, 1. kötet, Magyar Helikon, 1974, 791–792. 



39 
 

kiderül, hogy Lukianosz nem csupán Pregrinoszt tartja nevetségesnek, hanem Empedoklészen is 

gúnyolódik, aki az Etna kráterébe vetette magát. A szerző nem magát az öngyilkosságot ítéli el, 

hanem annak a szenzációhajhász, látványos, show-szerű módját, és méginkább a tett mögött 

feltételezhető indítékokat. Empedoklészről megjegyzi, hogy ő legalább magányosan hajtotta 

végre a tettét, ám a mód – minden jel szerint – Lukianosz számára túl exotikus volt. Mintegy 

színházi előadásra, vagy méginkább: cirkuszi mutatványra emlékeztetett, akkor is, ha 

Empedoklész előadásának nem volt közönsége. A szerző arra látszik célozni, hogy a filozófust 

túlságosan is érdekelte a posztumusz hírneve, ami szerinte nem méltó a bölcs emberhez. 

Peregrinosz viszont egy ünnepen, nagyszámú közönség előtt, egyfajta ünnepi látványosságként 

lépett máglyára, és égette halálra magát.138 A máglyahalál Lukianosz értelmezésében nem 

Peregrinosz önfegyelmét bizonyítja (mint Démonax esetében az étel megvonása), ellenkezőleg: 

iskolapéldájává lesz annak, hogy milyen esztelenségekre készteti az embereket a hírnév utáni 

vágy.  

 

2.7. Az öngyilkosság képzőművészeti megjelenítése  

 

Az öngyilkosság képi ábrázolása nem túl gyakori, ám azért találkozhatunk vele freskókon, 

vázafestményeken vagy éppen domborműveken (templomok homlokzatán és diadalmi 

oszlopokon). Az öngyilkosságnak igen híres hellenisztikus ábrázolása az Öngyilkos/Haldokló 

gall (vagy öngyilkos galata) szoborkompozíció, melyen egy gall harcos látható amint leszúrja a 

feleségét, majd magával is végez.  A szobrot feltehetően I. Attalosz pergamoni király 

diadaloszlopáról mintázhatták, melyen ez az ábrázolás központi helyen lehetett, és a király 

győzelmének állított emléket. Az öngyilkosság nyilvánvalóan azzal céllal került ábrázolásra, 

hogy kifejezze az ellenség végső megalázottságát.139 Vázafestményeken és gemmákon messze 

Ajax szerepel a legtöbbször, minden lehetséges szituációban: ahogy felkészül a tettre, amint 

éppen végrehajtja vagy amint már megtette, és egy nő, feltehetően Tekmessza (foglya és 

                                                             
138  Luc. De mort. Peregr. 1–2. Lásd LUKIANOSZ, Összes művei, 2. kötet, Magyar Helikon, 1974, 481. 
139  Lásd HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 174. A szobor római másolatát a Museo Nazionale Romano (Róma) 
őrzi Haldokló gall (Galata Morente) néven. 



40 
 

felesége) betakarja a testét.140 Szerelmi jeleneteket ábrázoló festményeken is megjelent az 

öngyilkosság témája, ám ezek a festmények nem maradtak fenn. Néhányat ezek közül Idősebb 

Philosztratosz Eikonesz című művéből ismerünk. Philosztratosz csodálattal és áhítattal beszél 

egy festményről, mely Eudanét ábrázolta, amint máglyára lép. Philosztratosznál nyomát sem 

találjuk az idegenkedésnek és viszolygásnak az öngyilkosság módját illetően (vö. Sztrábón). 

Ellenkezőleg, a mód maga is csodálatot vált ki belőle. Euadné nem késsel végez magával, és nem 

– női szokás szerint – akasztással (οὔτε βρόχου ἑαυτὴν ἀπαρτῶσα, οἷα ἠσπάσαντο γυναῖκες ἐπ’ 

ἀνδράσιν), hanem férje halotti máglyájára veti magát. A szerző úgy látja, hogy a nő tette egy 

isteneknek tetsző áldozat. Euadné arcán nem szenvedés látszik, hanem elszántság. Erószok 

(cupidók) gyújtják meg a máglyát, jelezve, hogy a tettnek a tiszta szerelem az oka. Valójában 

Euadné szerelme tisztítja meg a máglya tüzét, mely – minthogy halottat égetnek rajta – 

egyébként tisztátalan lenne.141 Philosztratosz egy olyan festményt is leír, mely szimbolikusan 

jelenítette meg az öngyilkosságot. A festmény egy magas sziklát ábrázolt, melyen Erósz a tenger 

felé nyújtotta mindkét karját. Philosztratosz szerint ezzel a festő arra a történetre célzott, mely 

szerint két fiatal szerelmes, mivel szerelmüket nem hagyták beteljesedni, egymást átölelve 

ugrottak a tengerbe.142 Rövid fejezetünket végül egy olyan festmény ismertetésével zárjuk, mely 

Menoikeusz városáért vállalt önkéntes halálát nem az ismert mítosz szerint (várfalról leugorva) 

örökítette meg, hanem úgy, mint aki karddal végzett magával. A festményen Menoikeusz térdre 

ereszkedik, és miközben folyik a vére „édes és szép szemmel köszönti a halált, mintha csak az 

álom érkezne hozzá” (ἀσπάζεται τὸν θάνατον καλῷ καὶ ἡδεῖ τῷ ὄμματι καὶ  οἷον ὕπνον 

ἕλκοντι).143 Menoikeusz öngyilkosságát tehát joggal tarthatnánk az aktus legidillibb 

reprezentációjának a görög kultúrában. 

 

 Összegzés  

 

Ebben a fejezetben arra kerestük a választ, hogy miként reprezentálják az öngyilkosságot a 

mítoszok, a drámák, a filozófia, retorikai irodalom, a történeti művek, a biográfiák, az ókori 
                                                             
140 Lásd HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 177. Az előkészületet egy vázafestményen, magát az öngyilkosságot 
egy Héra-szentély homlokzatának domborművén örökítették meg. Az előbbi a Musée Communal in Boulogne-sur-
Mer gyűjteményében látható, az utóbbi pedig Museo Archeologico Nazionale di Paestum-ban tekinthető meg. 
141  Philostr. Imag. 2.30. A görög és angol szöveget lásd PHILOSTRATUS, Imagines, London, William Heinemann, 
1931, 256–259. 
142  Philostr. Imag. 1.12. PHILOSTRATUS, Imagines, 51. 
143  Philostr. Imag. 1.5. PHILOSTRATUS, Imagines, 19. 



41 
 

görög „szépirodalom” (regények, dialógusok), illetve a képzőművészeti alkotások. Következzen 

egy alaposabb összefoglalás az egyes alfejezetek eredményeiről. 

 
 
1.Mitológiai öngyilkosságok.  
 
A mitológiából vett példáink csupán illusztrálják azt, ami egy komolyabb mintavétel esetében 

tényszerűen is megállapítható, tudniillik azt, hogy a nők többnyire szerelmi bánatból, gyászból, 

illetve szégyenből (pudor) követtek el öngyilkosságot, míg a férfiaknál az ok a gyász, a harag, az 

őrület, illetve az önfeláldozás. Ez utóbbi főleg férfiaktól elvárt kötelesség, ám láthattuk, hogy 

olykor nők is feláldozzák magukat a közösségért. A gyász és szerelmi bánat főként női 

öngyilkossági ok, de példáink között szerepelnek olyan férfiak is, akik ugyancsak ilyen okokból 

követtek el öngyilkosságot. A nemi differenciák leginkább az öngyilkosság elkövetésének 

módjában mutatkoznak meg. A nők az esetek többségében önakasztással végeznek magukkal, 

míg a férfiak – meglepő módon – nem kard által oltják ki az életüket, hanem úgy, hogy a mélybe 

vagy kútba ugranak. Különös, hogy az önakasztást, melyet később szégyenletes, afféle 

rabszolga-halálnak tartanak, itt még semmilyen külön megbélyegzés nem éri.144 Ugyancsak 

különös, hogy míg más forrásokban a nők csupán különleges körülmények között nyúlnak 

fegyverhez, a mitológiai anyagban viszonylag gyakran lesznek öngyilkosok kard által (pl. 

Deianeira, Eurüdiké, Heléna), mely egyáltalán nem egy tipikusan női módszer.145  

2. Öngyilkosság a drámákban.  

Hat drámában hét öngyilkosságot, illetve egy tervezett (de végre nem hajtott) öngyilkossági 

esetet vizsgáltunk meg. Azt láttuk, hogy az öngyilkosságok oka lehet a gyász, a harag, a szégyen 

vagy az altruizmus. Adott esetben a gyász keveredhet haraggal, tehetetlenséggel (Haimón, 

Eurüdiké), vagy akár a fennálló rend elleni lázadással is (Antigoné), a szégyen pedig a hatalom 

elvesztése okán érzett frusztrációval (Iokaszté). A gyász (Haimón, Eurüdiké) vagy szégyen 

(Ajax, Iokaszté) egyaránt lehet férfiak és nők öngyilkosságának az oka. Az önfeláldozás 

(közösségért vagy családért), a drámákban legalábbis, minden jel szerint női feladat. Ami az 

öngyilkosság módozatait illeti, azt látjuk (szerény mintavételünkből is), hogy a nők inkább a 

                                                             
144 Télemakhosz a szolgálólányokat kötél általi halállal végzi ki, mondván, hogy nem érdemelnek tisztességes véget. 
Lásd Hom. Od.  22, 462. 
145 Vö. HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 49.  



42 
 

kötelet választják, a férfiak pedig karddal végeznek magukkal. Másutt több ízben is találunk 

célzást arra, hogy a kötél általi öngyilkosság szánalmas és nemtelen. Arisztophanész Békák c. 

komédiájában Héraklész Dionüszosznak (mivel az mihamarabb meg akar érkezni az alvilágba) 

az öngyilkosság három módját ajánlja, a kötelet, toronyból való leugrást, vagy a bürökpoharat, 

nyilván azért, mert ez a három legszánalmasabb és legnevetségesebb módja az 

öngyilkosságnak.146 Euripidésznél pedig azt mondja Heléna, hogy a kötél még a rabszolgának is 

szégyenteljes mód, nemes módon karddal vethet véget az ember az életének.147 Az általunk 

tárgyalt esetekben azonban nem érzékelhető, hogy a szerző (vagy bármelyik szereplő) elítélné a 

kötél általi öngyilkosságot, kifejezetten a végrehajtás módja miatt. Azt sem érzékeljük, hogy 

Szophoklész vagy Euripidész (vagy akár bármelyik drámai szereplő) önmagában elítélné az 

öngyilkosságot. Igaz, hogy a kórus két ízben is esztelenségként, illetve gonosz dologként utal rá, 

ám máskor meg egyenesen öngyilkosságra bíztatja a hőst. Az esztelenség, illetve a gonosz dolog 

inkább csak arra célozhat, hogy az öngyilkosság – függetlenül bármilyen morális értékítélettől – 

mindenképpen tragédia (ahogyan minden hirtelen és váratlan halál is az). Valójában Euripidész 

sem mond értékítéletet az öngyilkosságról, annak ellenére sem, hogy hőseit „életben hagyja” 

(Héraklész), illetve így vagy úgy „életre kelti” (Iphigeneia, Alkésztisz). Sokkal inkább arról van 

szó, hogy ellentétben Szophoklésszel, szkeptikusan viszonyul a becsület és a szégyen klasszikus 

ideáljához, és az altruisztikus öngyilkosság jogosságát is megkérdőjelezni látszik. 

3.Öngyilkosság a filozófiai művek, illetve a különféle iskolák felfogásában. 

Láthattuk, hogy a filozófusok, a különféle filozófiai iskolák az öngyilkosság különböző mértékű 

legitimációját kínálják. Megengedettnek számít az öngyilkosság, 1) amennyiben a hatóság 

kényszerít rá (Szókrátész/Plátón), ha 2) az élet elviselhetetlen szenvedéssel jár (Plátón, 

epikureisták, sztoikusok, újplatonizmus), 3), ha orvosolhatatlan szégyen éri az embert (Plátón, 

sztoikusok), 4) az életminőség teljes megromlása esetében (mint pl. őrültség, rabszolgaság, 

száműzetés – sztoikusok, Plótinosz), sőt akkor is, ha valaki úgy ítéli meg, hogy 5) kiszabott ideje 

lejárt (sztoikusok). Persze a filozófusok és különféle iskolák csupán abban értettek egyet, hogy 

létezhet legitim ok az öngyilkosságra, abban viszont már különbségek vannak közöttük, hogy ki 

milyen oko(ka)t tartott elfogadhatónak. Ezek az engedmények egyúttal azt is jelzik, hogy a 

                                                             
146 Lásd még HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 59. 
147 Eur. Hel. 292 kk. (Szégyenletes látvány a fent lógó hurok,/utálatot kelt még a rabszolgákban is). 



43 
 

legtöbb filozófus és filozófiai iskola önmagában nem tartotta helyénvalónak az öngyilkosságot, 

és különböző ellene szóló érveket fogalmaztak meg. Az öngyilkosság helytelen, mivel: 

- nem szabad elhagynunk azt az őrhelyet/börtönt/szolgálati helyet, ahová az istenség 

rendelt (Plátón, Epiktétosz, Plótinosz) 

- kárt okozunk vele az államnak, és önmagunkkal szemben is igazságtalanság (Plátón, 

Arisztotelész) 

- az öngyilkosság erőszakos cselekményével párosuló harag kárt tesz a lélekben, és 

befolyásolja a lélek túlvilági állapotát (Plótinosz). 

Az Akadémia azt is szorgalmazta, hogy a gyávaságból, haragból elkövetett öngyilkosság ne 

maradjon büntetés nélkül. Mind Plátón, mind pedig Arisztotelész szorgalmazták, hogy a „gyáva” 

öngyilkosok jeltelen (felirat és síremlék nélküli) sírban, a nekropolisztól vagy a családi sírtól 

távolabbi helyen kapjanak sírhelyet. 

Az egyetlen filozófiai iskola, mely semmilyen érvet nem hozott fel az öngyilkosság ellen, a 

cinikusok iskolája. A cinikus bölcselő számára – akárcsak a filozófiában eltöltött élet maga – az 

öngyilkosság egy provokatív show volt, ha úgy tetszik: a hiteles cinikus élet pecsétje. 

Végül nem lehet nem észrevennünk, hogy Plátón, Epiktétosz, illetve Plótinosz 

öngyilkossággal kapcsolatos szövegei nem egészen következetesek a kérdést illetően. Plátón 

helyteleníti azt az öngyilkosságot, melyet erélytelenségből és férfiatlan gyávaságból követtek el, 

ugyanakkor megengedhetőnek tartja a valamilyen sorscsapás miatt elkövetett öngyilkosságot. 

Hogy-hogy nem számít erélytelenségnek és férfiatlanságnak elfutni a sorscsapás előtt? 

Epiktétosz egyrészt azt mondja, hogy az embernek végig maradnia kell a szolgálati helyén, 

máskor meg mintha túl könnyedén ajánlaná fel azt a bizonyos „nyitott ajtót”, illetve a „játék 

feladását”. Plótinosz pedig egyrészt gyönyörűen érvel amellett, hogy a lélek nem szakítható el 

erőszakosan a testtől, mivel ennek „túlvilági következményei” is vannak, ugyanakkor a 

jelentkező mentális leépülést elfogadható oknak tartja az öngyilkosságra. Ha talán a gyakorlatban 

nem is tartotta elfogadhatónak az öngyilkosságot, elviekben ragaszkodott néhány kiskapuhoz. 

Mindez talán azzal magyarázható, hogy a görög kultúrát túl mélyen áthatotta a becsület és a 

szégyen, a bátorság és a gyávaság vagylagos kódexe. Úgy tűnik, hogy az antik görög ember 

szégyenben, méltóság nélkül, gyáván nem tudott (nem akart) élni. 

 

 



44 
 

4. Öngyilkosság a retorikai művekben 

A retorikai művekből kiderült, hogy a klasszikus korban elfogadottnak és természetesnek 

számított, hogy a „gyáva” öngyilkosokat – valamiféle tisztulási szertartásként – post mortem 

megiscsak megcsonkították, azaz izolálták az öngyilkos kezet (mint az emberélet kioltásának 

eszközét). Ám csupán a kezet izolálták, nem az öngyilkos testét! Ez az eljárás – minden jel 

szerint – nem vonatkozott azokra, akiket a hatóság kényszerített öngyilkosságra. Lüsziász 

elvetemült dolognak, a gonoszság tetézésének tartja, hogy a harmincak az öngyilkosságra 

kényszerített polgároktól a tisztes temetést is megtagadták. Ez, úgy tűnik, a kor szokásai szerint 

járt volna nekik. Ellentétben azzal, amit Plátón szorgalmaz (jeltelen sír, távol a többi halottól) 

Démoszthenész szövege egyenesen arra utal, hogy a tisztességes temetéshez, ráadásul a hazai 

földben, minden öngyilkosnak joga van. A kései rétor, Dión Khrüszosztomosz mintha nem a 

nemes és a gyáva okok szerint kategorizálná az öngyilkosságot, hanem aszerint, hogy valaki 

szándéka ellenére vagy szándékosan követi-e el. Ez utóbbit az emberi természet romlottságával, 

aljasságával magyarázza. Bár az öngyilkosság az idézett szövegrészben nem főtéma, hanem 

csupán egy érvet erősít, az a tény, hogy a szerző a lassú önpusztítást is öngyilkosságnak tartja, 

valószínűsíti, hogy nagy elődeihez képest kritikusabban szemlélhette az öngyilkosság kérdését. 

 

5. Öngyilkosság az életrajzokban, földrajzi művekben 

 

A bemutatott biográfiai, illetve földrajzi művek szerzőinek nagy része nem beszél elítélően az 

öngyilkosságról, legfennebb érezhető viszolygással annak bizonyos módjairól. Sztrábónnál pl. 

Kalanosz tűzhalála arra szolgál, hogy érzékeltesse az ellentétet a görög és a barbár világ között. 

Ugyanakkor feltűnő, hogy a császárkori szerzők mintha óvatosan, mondhatni félszájjal elítélnék 

az öngyilkosságot. Plutarkhosz egy ízben a lélek természetes állapotának a felborulásával 

magyarázza az öngyilkosságot, máskor meg – minden jel szerint – az ön-és embergyűlölettel 

hozza összefüggésbe. Az öngyilkosságot (vagy legalábbis annak egyik formáját) Pauszaniasz is 

az őrültség, nem pedig a bátorság jelenének tartotta. Néhány elbeszélésből az derül ki, hogy 

valamiféle kapcsolat van az öngyilkosság módja és az elkövető korábbi cselekedetei között. 

Nitókrisz királynő eleven parázson égeti halálra magát, ahogyan eleven parázsként égette a 

bosszúvágy. Kleomenész hátborzongatóan brutális öngyilkossága összhangban van erőszakos, 

istentelen életvitelével. Themisztoklész, az áruló méreggel öli meg magát. Mivel árulónak is 



45 
 

alkalmatlan (nem tudja teljesíteni Xerxésznek) frusztrációjában (mérgében) mérget iszik. Ez 

utóbbi két esetben nem a szerzők „büntetik” az öngyilkosokat, inkább a haláluk körülményeit 

megörökítő, az illető szerzők műveibe beépített különféle hagyományokból derül ki, hogy a 

közösség az, amelyik nem szerette volna, ha egy istentelen vagy áruló természetes módon fejezi 

be az életét. A bemutatott anyagból arra is fény derült, hogy esetenként (és régiónként) post 

mortem miként szankcionálták az öngyilkosságot. Ezek a szankciók részben a rituális tisztulással 

függhettek össze, de részben arra is szolgálhattak, hogy a potenciális öngyilkosokat elrettentsék 

tettük elkövetésétől. Az előbbire példa Plutarkhosz beszámolója Themisztoklész szentélyéről, 

ahol a hivatalnokok azoknak a ruháját, akik önakasztással végeztek magukkal eltávolították 

(együtt a kötéllel, mellyel az öngyilkosságot elkövették). Az utóbbira pedig jó példa a milétoszi 

szüzek története, melyben azt látjuk, hogy a drasztikus rendelkezés miszerint az öngyilkosok 

meztelen testét mintegy közszemlére kell tenni, arra szolgál, hogy megszüntessem egy 

öngyilkossági járványt. 

Végül lássuk a történeti és földrajzi művekben előforduló öngyilkosságok okának és 

módjának keresztmetszetét: 

- Ok: őrültség, téboly (Kleomenész, milétoszi szüzek), mód: a férfi késsel kaszabolja 

össze magát, a nők kivétel nélkül felakasztják magukat. 

- Ok: frusztráció, harag (Themisztoklész, Timanthész), mód: méreg, máglyahalál. 

- Ok: kétségbeesés, félelem (a Thuküdidész és Xenophón által elbeszélt tömeges 

öngyilkosságok, Nitókrisz), mód: leginkább mélybe ugrás, de előfordul kötél általi 

öngyilkosság is,148 Nitókrisz esetében pedig önégetés. 

- Ok: kilátástalanság, reményvesztettség (Brutus, Antonius), mód: kard. 

- Ok: kényszerített öngyilkosság (Théramenész), mód: méregpohár. 

- Ok: betegség (vagy annak az első jelei – indiai gümnoszofisták), mód: máglya. 

 

 

 

 
                                                             
148 Xenophón Kürosz nevelkedése c. munkájában egy Tigránész és Kürosz közötti beszélgetésből kiderül, hogy 
kétségbeesett helyzetben, amikor az emberek elviselhetetlen félelemből vetnek véget az életüknek, annak 
leggyakoribb módja az, hogy „szakadékba ugranak, felakasztják vagy tőrrel ölik meg magukat.” Ez azért van, mert 
„a szörnyűségek közül a félelem rémíti legjobban a lelket”. Xen. Cyr. 3.1.25. Lásd XENOPHÓN, Kürosz nevelkedése, 
Anabázis, Budapest, Európa, 1979, 44. 



46 
 

6. Öngyilkosság a regényekben, és más szépirodalmi művekben 

 

A regények öngyilkossági jeleneteiben a leginkább az tűnik fel, hogy a szereplők kétségbeesett 

helyzetben, gyászban, szerelmi bánatban vagy csalódottságban mennyire magától értetődően 

tervezik vagy kísérlik meg az öngyilkosságot. Gyászukban vagy csalódottságukban az első 

gondolatuk az öngyilkosság. Olyan természetes módon nyúlnak a kardjukhoz vagy a méreghez, 

mint a modern ember fejfájás esetén a fájdalomcsillapítóhoz. Ugyanakkor a regényekben 

realizált öngyilkosság nem történik. A főhős vagy a főhősnő eltervezi, megkísérli az 

öngyilkosságot, de vagy megakadályozzák (amit a szereplők zokon vesznek) vagy a 

körülmények szerencsés alakulása miatt állnak el az öngyilkosságtól. Az persze nyilvánvaló, 

hogy ezekben a „romantikus” ógörög regényekben az író nem „ölheti meg” a főhőseit, ahogyan 

az is, hogy a tervezett és megkísérelt öngyilkossági jelenetek – akárcsak a csodák – leginkább a 

cselekmény bonyolítására, illetve az izgalom fokozására szolgálnak, ám ezek a gyakori jelenetek 

arról mindenképpen tanúskodnak, hogy az 1.–3. században az öngyilkosság leggyakoribb oka a 

szerelem miatti reményvesztettség, kétségbeesés, bánat és gyász voltak, valamint arról is, hogy 

az átlagember ezeket tartotta a „legtermészetesebb” indítékoknak az öngyilkosságra.149 Ami 

pedig Lukianoszt illeti, láthattuk, hogy szerinte az öngyilkosságra legitim indíték lehet annak 

belátása, hogy már nem tudunk hasznára lenni embertársainknak, ám semmiképpen nem 

elfogadható ok az önmutogatás, a becsvágy vagy az elismerés és hírnév hajhászása (iactatio). 

Aki ez utóbbi okból vet véget önkezével az életének, az ostoba, szánalmas és nevetséges. 

 

7. Az öngyilkosság képzőművészeti megjelenítése 

Az öngyilkosság képi megjelenítése egyrészt arra szolgál, hogy illusztrálja a teljes legyőzetést 

(Öngyilkos gall), másrészt, hogy megjelenítse a szégyenben élni nem tudó görög hérosz ideálját 

(Ajax–ábrázolások), harmadrészt pedig arra, hogy mintegy piedesztálra emelje a hűséges 

szerelmet, a gyászt és az önfeláldozást (Philosztratosz „festményei”). Ez utóbbiak (a 

regényekhez hasonlóan) azt is jelzik, hogy a 2.–3. században az öngyilkosság leggyakoribb és 

ugyanakkor leginkább elfogadott (olykor egyenesen csodált) indítéka a szerelemhez köthető. Az 

átlagembert a be nem teljesült szerelem okozta frusztráció vagy az elveszített házastárs iránti 

                                                             
149  A szövegek feltérképezésében igen nagy segítségemre volt Hoof többször is idézett monográfiája.   



47 
 

hűség késztette öngyilkosságra. Ezek az utókor számára csak Philosztratosz művéből 

megismerhető festmények, túl azon, hogy jelzik az öngyilkosság „népszerű” indítékait, arról is 

árulkodnak, hogy a görög kultúrában az öngyilkosság képi megjelenítése egyáltalán nem 

számított tabunak.150 

A fejezet elején felkészítettük az olvasót arra, hogy egységes szemléletre az antik görög 

kultúrában nem számíthatunk az öngyilkosság kérdésében. Mind az egyes alfejezetekből, mind 

pedig az összefoglalásból kiderülhetett, hogy valóban ez a helyzet. Az egyes műfajokon belül 

azonban érzékelhető valamiféle mintázat. A mitológiai anyagban például feltűnő az, hogy a nők 

az esetek többségében önakasztással végeznek magukkal, míg a férfiak a mélybe vagy kútba 

ugranak. Az önakasztást pedig nem éri semmilyen külön megbélyegzés. A drámákban a mintázat 

az, hogy az önfeláldozás (közösségért vagy családért) leginkább női feladat. Ezekben a 

művekben a nők inkább a kötelet választják, a férfiak pedig karddal végeznek magukkal. A 

filozófiai művekben azt látjuk, hogy míg a legtöbb filozófus (és a legtöbb filozófiai iskola) 

önmagában ugyan nem tartja helyénvalónak az öngyilkosságot, elismeri, hogy létezhet legitim 

indíték a tettre. Az életrajzok elbeszéléseiben felfedezhetjük azt a mintázatot, hogy valamiféle 

kapcsolat van az öngyilkosság módja és az elkövető korábbi cselekedetei között. A regényekben 

csupán öngyilkossági kísérletekkel, illetve az öngyilkosság tervezésével találkozunk. A 

képzőművészeti alkotásokban pedig, főleg a szerelmi jeleneteket ábrázoló festményeken az igaz 

szerelmet „ünneplik” az öngyilkossági jelenetek ábrázolásával. 

Végül arra érdemes még rákérdeznünk, hogy ezen a roppant nagy időskálán, melyen a 

rendelkezésünkre álló forrásanyag elhelyezkedik, észlelhető-e valamiféle – akár pozitív, akár 

negatív – elmozdulás az öngyilkosság megítélésének a kérdésében. Nos, úgy tűnik, hogy 

legalábbis az értelmiségiek körében, a Kr. u. 2. századtól kezdődően felfedezhető valamiféle 

elemi viszolygás az öngyilkosságot illetően. Egyre inkább az ön-és embergyűlölettel, az emberi 

természet romlottságával, és a tébollyal hozzák összefüggésbe (Plutarkhosz, Dión 

Khrüszosztomosz, Pauszaniasz).151  

 

 

                                                             
150 HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 173.  
151 Vö. Georges MINOIS, Istoria sinuciderii. Societatea occidental in fata mortii voluntare (Az öngyilkosság 
története. A nyugati társadalom az önkéntes halállal szemközt), Bukarest, Humanitas, 2002, 61–62. 



48 
 

3. Az öngyilkosság reprezentációi az ógörög sírfeliratokon 
 

 

Meglepő lenne, ha a számtalan ránk maradt ógörög sírfelirat között nem találnánk olyanokat, 

melyek öngyilkosoknak állítanak emléket, ahogyan az is, ha ezek között nem lennének olyan 

szövegek, melyekben valamilyen viszonyulás/értékítélet érzékelhető az öngyilkosság aktusát 

illetően. Meglehetősen különös azonban, hogy igen kevés sírfelirat tematizálja az 

öngyilkosságot. Agnieszka Kotlińska-Toma azt állítja, hogy a több százezer görög sírfelirat 

közül csupán három említ öngyilkosságot. Mi több, Kotlińska-Toma szerint ezek a szövegek, 

noha görög nyelven íródtak, nem feltétlenül reprezentálják a görög kultúrát, illetve a görög 

kultúra viszonyulását az öngyilkosság kérdéséhez.152 Mégpedig azért nem, mert ezekben az 

esetekben nem tipikusan görög polgárok vetettek véget önkezűleg az életüknek.153 A szerző úgy 

véli, hogy a görög sírszövegek, szemben a latin sírfeliratokkal, valójában hallgatnak az 

öngyilkosságról, azaz az ilyen eseteket – akárhány ilyen is volt valójában – nem jelenítették meg 

a síremléken.154 Ennek oka az lehetett, hogy a család szégyennek tartotta az öngyilkosságot 

és/vagy nem szerette volna, ha rokonukra a síremlék mellett elhaladók elítélő vagy gúnyos 

megjegyzéseket tesznek.155 Az öngyilkosságot egyébként ma sem tematizálják a síremlékeken, 

még azokon a vidékeken sem, ahol az gyakori, már-már megszokott, és elfogadható 

„megoldásnak” számít. Előfordul viszont, hogy eufémisztikusan céloznak rá. Olykor az 

öngyilkosok sírkövére azt írják, hogy a halott titkot vitt magával. A megfogalmazás alapján, ha 

nem ismerjük az esetet, nem feltétlenül gondolnánk öngyilkosságra. Elképzelhető, hogy az ókori 

görögök is éltek ezzel a fajta reprezentációval azon esetekben, amikor valamiért nem hallgatták 

el teljesen az öngyilkosság tényét. Nyilván a görög világ messze nem volt egységes az 

öngyilkosság megítélésének kérdésében. Hogy miként tekintettek az ilyen esetekre, az akár 

régiónként, városokként is változhatott. Nem lehetetlen, hogy egy adott vidéken – mondjuk 

Athénban – gyakorlatilag bűntettként tekintettek az önkezű halálra. Plátón – miként azt az előző 

fejezetben láthattuk – azon a véleményen volt, hogy azokat, akik gyávaságból vetnek véget az 
                                                             
152 Agnieszka KOTLIŃSKA-TOMA, Is Ending a Wretched Life Pardonable? Attitudes Towards Suicide in Greek 
Funerary Epigram.” Eos, Commentarii Societatis Philologae Polonorum, vol. CI, 2014, 169–185, 172.183. 
153 Az egyik esetben egy római nőről van szó (Domitilla), a másik esetben egy gladiátorról. Mindketten inkább a 
római értékek képviselői, mintsem a görög kultúráé. Lásd Agnieszka KOTLIŃSKA-TOMA, Is Ending a Wretched Life 
Pardonable?, 178-179. 180-181. 
154 Agnieszka KOTLIŃSKA-TOMA, Is Ending a Wretched Life Pardonable, 183. 
155 Agnieszka KOTLIŃSKA-TOMA, Is Ending a Wretched Life Pardonable, 185. 



49 
 

életüknek, nem szabad temetőben hantolni el, mi több, síremléket és feliratot sem kaphatnak. 

Valamilyen elhagyatott helyen kell őket elföldelni, hogy magányosan és ne mások társaságában 

feküdjenek a sírban. Továbbá a hátramaradt rokonoknak különféle szpeciális tisztulási 

szertartásokon kellett átesniük. A férfiatlan gyávaságokból, erélytelenségből elkövetett 

öngyilkosság Plátón szerint nem egyéb, mint önnön fejünkre mért igazságtalan ítéletet.156 

Amennyiben tehát egy-egy városban vagy régióban kriminalizálták az öngyilkosságot, az adott 

városból vagy vidékről aligha számíthatunk „öngyilkos” feliratokra. Természetesen ez a 

hallgatás is beszédes, ám mi most olyan szövegeket vizsgálunk, melyek ilyen vagy olyan 

formában, ám mégiscsak tematizálják az öngyilkosság kérdését. Mindenekelőtt azt mondhatjuk, 

hogy háromnál jóval több „öngyilkos” sírfelirattal számolhatunk, ha tekintetbe vesszük, hogy 

ezek a szövegek sok esetben csak utalnak, céloznak az öngyilkosság tényére. Ez annak fényében, 

amit eleddig megtudtunk a hozzátartozók, a közösség esetleges viszonyulásáról a kérdést 

illetően, egyáltalán nem meglepő.  

Külön fejezetben foglalkozunk az ún. irodalmi sírfeliratokkal. Csaknem félszáz olyan irodalmi 

epigrammát ismerünk, melyeknek az öngyilkosság a témája. Ezek nyilván nem azzal a 

szándékkal íródtak, hogy síremlékre kerüljenek. Ezekben az epigrammákban az öngyilkosság 

igen gyakran csupán egy toposz, egy téma, irodalmi feldolgozása valamilyen mitológiai vagy 

történelmi öngyilkosságnak, és kevés köze van a „való élethez”. Bizonyos esetekben azonban 

ezek az irodalmi sírfeliratok láthatóan emléket kívántak állítani egy-egy sokkoló vagy egészen 

rendkívüli valós esetnek. Számunkra természetesen ez utóbbiak a relevánsabbak. Ebben a 

fejezetben tematizáljuk és összevetjük e két epigramma-típusba sorolható szövegeket.  

 

3.1.Öngyilkosság a sírköveken. Nem-irodalmi sírfeliratok tanúsága 

 

Egy tucatnyi ógörög sírfeliratot fogunk közelebbről megvizsgálni, melyek közül egyesek teljesen 

egyértelműen beszélnek az öngyilkosságról, mások csupán céloznak rá, és olyan szövegekkel is 

találkozunk, melyek esetében értelmezés vagy szövegkorrekció kérdése, hogy az esetet 

öngyilkosságként kezeljük vagy sem. Első körben olyan szövegekkel ismerkedünk meg, melyek 

csupán célozhatnak az öngyilkosság tényére, ám teljesen egyértelműen nem derül ki belőlük, 

                                                             
156 PLÁTON, Összes művei, 3. Kötet, Budapest, Európa, 1984, 853 (Pl. Leg. 9.873d). Idézi Robert GARLAND, The 
Greek Way of Death, Ithaca, NY, Cornell University Press, 1988, 98. 



50 
 

hogy valóban az önkezűség esete áll-e fenn. Ha valaki fiatalon, zsenge korban halt meg, a 

tragédiákban és feliratokon a leggyakoribb jelző az ἄωρος (idő előtt, nem idejében, nem 

ildomosan). Ellentétben a latin sírfeliratokkal, a görög sírszövegek meglehetősen ritkán említik a 

halott életkorát. Leginkább csak akkor, ha valaki túl fiatalon vagy nagyon idős korban halálozott 

el. Ám ahhoz, hogy valaki ἄωρος haljon meg, nem feltétlenül fiatalon kellett elhaláloznia, 

bizonyos extrém körülmények is idő előttivé tehették a halált.157 Ilyen idő előtti, nem idejében 

történő halál lehetett az, ha valaki például erőszakos halállal halt meg. De akár az öngyilkosság 

is lehetett ilyen ἄωρος halál. Megfontolandó, hogy az olyan rövid, szűkszavú feliratokban, 

melyekben az ἄωρος szó szerepel – legalábbis jónéhány esetben – öngyilkosságról lehet szó. 

Nyilván gyermekek, egészen fiatalok esetében az ἄωρος semmi másra nem utal, csak a 

tragikusan rövid életre,158 ám ha középkorúakkal, és főként idősekkel kapcsolatban olvasunk 

arról, hogy idő előtt/nem idejében haltak meg, erősen valószínűsíthető az öngyilkosság. 

Elsőként egy idős, nyolcvankét éves asszony sírfeliratát idézzük. A felirat Egyiptomból 

származik, a Kr. u. 3. századból. 

I.1.Ἀχιλλεῒς Πτολεμαίου ἄωρος (ἐτῶν) πβʹ, χρηστὴ, καλὴ, φιλευφρόσυνος, εὐτυχῶς ἀπηλλαχυῖα 
τὸ ζῆν.159 
 
Akhilleisz, Ptolemaiosz lánya, nem a maga idejében, 82 évesen (halt meg), jó volt és szép, 
szerette az örömöt, szerencsésen szakította félbe az életet. 
 

Akhilleisz esetében csaknem teljes bizonyossággal állíthatjuk, hogy az idős nő önkezével vetett 

véget életének. A szöveg szerint valójában megszabadult, megmenekült (ἀπηλλαχυῖα) az élettől. 

Az idős asszony teljes életet élt, és ehhez – sugallja a sírszövege – hozzátartozott az is, hogy az 

idős korára feltehetően terhessé vált életét önkezével megszakította. A feliratban nem érzékelünk 

semmiféle elmarasztalást, ellenkezőleg: az asszony öngyilkossága azt jelenti, hogy szerencsésen 

hátrált ki a meglehetősen hosszúra nyúlt életből. Ha az ἄωρος nem jelezné, hogy az asszony nem 

hétköznapi halállal halt meg, talán nem is gyanakodnánk öngyilkosságra. Az ugyanis teljességgel 

kizárt, hogy erőszakos halál áldozata lett volna, hiszen ez esetben nem mondaná azt a sírszövege, 

hogy szerencsésen menekült meg a (a terhessé vált) élettől. Ez a sírfelirat ugyanakkor referencia-

                                                             
157 Robert GARLAND, The Greek Way of Death, 77. 
158 Lásd pl. PERES Imre – LEDÁN M. István, Ókori görög sírfeliratok, Debrecen, DRHE – Újszövetségi Tanszék, 
2023, 307. Egy Pénelopé nevű nőről azt mondja a sírfelirata, hogy korán, huszonkét évesen halt meg. 
159 Finlay A. HOOPER, Funerary Stelae from Kom Abou Billou, Ann Arbor, 1961 (Fun. Stelae Kom Abou Billou, 
1961.189) 



51 
 

értékű is, mivel jelzi, hogy amennyiben az ἄωρος idősebb emberekkel kapcsolatban használatos, 

valószínűsíthetően öngyilkossággal lehet dolgunk. Akkor is, ha semmilyen egyéb támpontot nem 

kínál a szöveg. Ilyen az alábbi sírfelirat is. 

                                           I.2. Θαῒς ἄωρος χα̣ῖρε ὡς ἐτῶν ογʹ.160 
 
                  Thaisz, ki nem a maga idejében halt meg, hetvenhárom évesen. Üdvözlégy! 
 
Thaisz esetében is joggal gondolhatunk arra, hogy önkezével vetett véget az életének. A felirat 

ugyancsak a Kr.u. 3. századból, és Egyiptomból való. Akárcsak a fenti sírszövegben, itt sem esik 

szó a tett okáról, ahogyan módjáról vagy körülményeiről sem. Mivel a Thaisz eléggé gyakori 

rabszolga és hetéra név, akár még azt is meg lehetne kockáztatni, hogy az idős nő felszabadított 

rabszolga vagy kivénhedt hetéra lehetett. Ez még inkább valószínűsítené kiszolgáltatottságát, 

kilátástalan anyagi helyzetét, melyből nem látott más kiutat, mint az öngyilkosságot. A szöveg 

azonban csupán annyit közöl, hogy a halál nem természetes módon következett be. 

Gondolhatnánk persze arra is, hogy gyilkosság áldozata lett vagy balesetet szenvedett, vagy akár 

még arra is, hogy gyermekei korábban haláloztak el. Egy szülőről ez utóbbi esetben is mondható, 

hogy nem idejében halt meg, mivel túlélte a gyermekeit. Ilyen esetekben azonban a sírfeliratok 

jelezni szokták a halál körülményeit, illetve valamilyen jelzővel (pl. ἄθλιος- balsorsú, 

szerencsétlen) utalnak a gyermekeit (unokáit) túlélő családtag helyzetére161 

A továbbiakban két olyan sírfelirattal ismerkedhetünk meg, melyekben nem egészen 

fiatalon, de nem is idős korban elhalálozott emberekről mondja azt a sírszövegük, hogy ἄωρος, 

azaz idő előtt haltak meg. Az elsőként idézett felirat Szíriából, a második Egyiptomból 

származik. Mindkettő szűkszavú: a halottak nevén, apjuk nevén és életkorukon kívül, semmi 

egyebet nem közölnek, csupán annyit, hogy idő előtti volt a haláluk. Szólón szerint egy embert 

hetven éves korában érhette a „természetes” halál, amikor azt már nem lehetett idő előttinek 

nevezni.162 Eszerint mindenkit, aki hetven éves kora előtt halt meg, ἄωρος-nak lehetett hívni. 

Elgondolkodtató azonban, hogy a legtöbb olyan sírfelirattal, melyek rendszerint igen 

szűkszavúan, középkorú, viszonylag idős vagy egészen magas kort megért emberek haláláról is 

idő előttiként vagy nem idejében történtként beszélnek, Egyiptomban találkozunk. Ez joggal veti 

                                                             
160 Finlay A. HOOPER, Funerary Stelae from Kom Abou Billou (Fun. Stelae Kom Abou Billou, 1961 111[1]). 
161 Lásd a példákat PERES Imre – LEDÁN M. István, Ókori görög sírfeliratok, 183.188. 191–192. 235. 
162 M.L. WEST (szerk.), Iambi et Elegi Graeci ante Alexandrum Cantati, vol. 1., Oxford, Oxford University Press, 
1971, 156. Idézi Robert GARLAND, The Greek Way of Death, 77-78. 



52 
 

fel azt a kérdést, hogy vajon – amennyiben nem gyermekek vagy egészen fiatalok síremlékén 

olvasható – az ἄωρος nem arra utal-e, hogy Egyiptomban bevett szokás volt ezzel a kifejezéssel 

jelezni az öngyilkosságot. Az alábbi feliratok egy ötvenöt, illetve egy ötven éves férfit neveznek 

idő előtt meghaltnak. Egyik esetben sem állíthatjuk teljes bizonyossággal, hogy öngyilkosság 

történt. 

                                                I.3.Αἴρηλος Ὁμαίμου ἄωρος, ἐτῶν νεʹ.163 
 
                             Airélosz, Homaimosz fia, nem a maga idejében, ötvenöt évesen. 

 
                                   I.4. Τεύφιλι Ἀρσείονος ἐτελεύτησε ἐτῶν νʹ ἄωρος, εὐψύχι.164 
 
                 Theophilosz, Arszeionosz fia, 50 évesen halt meg, nem a maga idejében. Légy bátor! 
 
Azon sírfeliratok közt, melyek csupán céloz(hat)nak az öngyilkosságra, végül egy olyan 

szöveget idézünk, mely egyik első példája az ἄωρος jelző használatának a sírfeliratokon.165 A 

sírfelirat Amorgosz szigetéről való, a Kr. e. 5. századból. 

                        I.5.ἐσλὸς ἐὼν Πολ[ύ]ιδος Ἐχεκρατίδεω φίλος υἱὸς  
                             οἶκον ἀμαυρώσας ὤλετ’ ἄωρος ἐών.166 

 
                                       Nemes Poluidosz, Ekhekratidész szeretett fia 
                                       idő előtt halt meg, házát homályossá téve. 
 

A síremléken egy loutrophorosz, azaz vizeskancsó látható, melyet reliefként vagy kővázaként 

olyan fiatalemberek, illetve fiatal lányok sírjára helyeztek, akik még házasság előtt haltak 

meg.167 Ez a síremléken látható loutrophorosz lehet az egyetlen támpontunk a halott életkorának 

megállapításában. A húszas évei elején vagy még korábban halhatott meg. Esetében teljesen 

érthető az ἄωρος jelző használata. Nem is gyanakodnánk öngyilkosságra, ha az ἀμαυρόω ige ne 

célozna arra, hogy a fiú esetleg öngyilkosságot követhetett el. Az ige ugyanis azt jelenti, hogy 

elront, kisebbít, elhomályosít. Mintha az igeválasztásban benne lenne a család neheztelése a fiú 

tette miatt. Továbbá a felirat igen szűkszavú és rövid. Egy előkelő család gyermeke – 
                                                             

           163 Jacob E. HONDIUS (szerk.), Supplementum Epigraphicum Graecum, vols. 1–11, Leiden 1923-1954 (SEG 
7:1001). 
164 F. BILABEL (szerk.), Sammelbuch griechischer Urkunden aus Ägypten, vol.4, nos. 7270-7514, Strassburg, 1931 
(SB 4:7310). 
165 Marta GONZÁLES GONZÁLES, Funerary Epigrams od Ancient Greece, London, Bloomsbury Publishing, 2019, 69. 
166 IG XII,7 107 = GV, nr. 889. Lásd: Jules DEMARE (szerk.), Inscriptiones Graecae XII,7. Inscriptiones Amorgi et 
insularum vicinarum, Berlin 1908. Lásd még: Werner PEEK, Griechische Versinschriften, Ares Publ., Chicago,1988. 
167 Marta GONZÁLES GONZÁLES, Funerary Epigrams of Ancient Greece, 70. 



53 
 

amennyiben természetes halállal halt volna meg – talán szívbemarkolóbb, hosszabb, a család 

veszteségét jobban kidomborító feliratot kapott volna. 

  Egy olyan sírfelirattal folytatjuk, melyben az öngyilkosság ténye attól függően áll fenn, 

hogy a kissé hiányos szöveget miként állítjuk helyre. A sírfelirat Attikából származik, a Kr.u. 4. 

századból.  

                               I.6.[δόξαν ἄμεμπτον] ἑλὼν ἔλιπες βίον, Ἄκτορος υἱέ, 
                                     [… τιμ]ὴν πρὸς νεότητι λαβών· 
                                     [οὔ νυ σ’ ἀνοικτιστῶ]ς μοῖρ’ ἥρπασεν, οὕνεκα λείπεις 
                                     [πᾶσι φίλοισι πόθον], μητρὶ δὲ δάκρυα σεῖ;168 
 
                                    Ragyogó hírnevet szerezve, elhagytad az életed, fiam, Aktorosz, 
                                    (…) pedig mennyire becsültek az ifjak! 
                                    Nem a Moira ragadott el könyörtelenül, – emiatt 
                                    a barátoknak vágyódást, anyádnak könnyeket hagytál hátra. 
 
A fentebb idézett formában a sírfelirat egyértelműen öngyilkosságról beszél. A fiatalember 

annak ellenére hagyja el az életet (ἔλιπες βίον), hogy szép sikereket ért el, és barátai közt is 

népszerűségnek örvendett. A λείπω (elhagy) ige gyakran utal öngyilkosságra.169 Egy irodalmi 

sírfelirat, mellyel a következő alfejezetben fogunk foglalkozni, ugyancsak úgy fogalmaz, hogy az 

öngyilkos elhagyta az életet (ζωὴν δὲ ἔλιπον ). De ezt az igét találjuk a következő és még egy 

további „valódi” sírfeliratban is (1.14), melyben minden kétséget kizáróan öngyilkosságról van 

szó. A feliratban az apa beszél, ennek ellenére nem esik szó az ő gyászáról, csupán az anya 

könnyeit, és a barátok vágyódását említi. A szövegből mintha az apa neheztelése lenne 

kiolvasható, amiért a fia, noha a Moirák nem szakították volna meg az életét, ő eldobta azt 

magától. A megfogalmazás miszerint nem a Moirák ragadták el könyörtelenül, nemigen utalhat 

másra, mint öngyilkosságra. Ám éppen ez a sor rongálódott meg a síremléken, mely 

helyreállítható olyan formában is, hogy az ellenkezőjét jelentse. Werner Peek a következő 

olvasatot ajánlja: ὃν μάλ’ ἀνοικτίστως μοῖρ’ ἥρπασεν, azaz: akit igen könyörtelenül a Moira 

ragadott el. Amennyiben a szöveget így állítjuk helyre, nyilvánvalóan nem beszélhetünk 

öngyilkosságról. Azonban az apa érezhető neheztelése, a λείπω ige használata (mely más 

                                                             
168 Johannes KIRCHNER, Inscriptiones Graecae II et III. Inscriptiones Atticae Euclidis anno posteriores, Berlin 1913–
1940 (IG II² 10620a = GV, nr. 1459). Lásd még Werner PEEK, Griechische Versinschriften  (GV, nr. 1459). 
169 Lásd Acacia Grace OYLER, The Gender of Greek Suicide: Constructions of Humor and Heroism in Epigrams, 
Classical Studies Honors Theses 8, 2023, 17. 



54 
 

esetekben is jelezhet öngyilkosságot), inkább azt az olvasatot támogatja miszerint a fiatalembert 

nem a Moira ragadta el, azaz ő maga vetett véget életének.  

 Fiatalon elhalálozott fiának, illetve férjének állít emléket az alábbi Kr. u. 2. századi 

Szmirnából való sírfelirat. 

 

                              I.7.Ἰ(ουλία) Τυράννιον Τι(βερίῳ) Κλ(αυδίῳ) Ἀγαθόποδι τῶι 
ἀνδρὶ καὶ Τι(βερίῳ) Κλ(αυδίῳ) Ἰουλιανῶι τῶι τέκνωι μνήας 
χάριν. 
μῆτερ, τί στενάχεις, τί δε δάκρυσι ἐνθάδε μύρῃ 
ὥς ἐφάνη Μοίραις ἐμὲ τὸν νέον ὧδε κατελθεῖν 
λείψαντι ζωιὴν καὶ ὁμήλικας· ἀλλ’ ὑπὸ Λήθην 
βῆι πατὴρ σὺν ἐμοί· τοῦτο φιλοτεκνία. – 
οὐκ ἐφάνην ψευστὴς ἐπὶ σοί, τέκνον, ἀλλ’ ὑπὸ Λήθην 
ἦλθον λιπὼν ζωιὴν καὶ φιλία̣ν γαμέτιν. 
χαίρειν πᾶσι φίλοις κατακείμενος ἔνθα παραινῶ 
καὶ μετέχειν ζωιῆς· ὧδε γάρ ἐστ’ Ἀΐδης.170 
 

Iulia Türannion férje, Tiberius Claudius Agathopusz,  
és fia, Tiberius Claudius Iulianus emlékére. 
Anyám, miért sóhajtozol és hullatsz könnyeket itt? 
A Moirák döntöttek úgy, hogy ifjan ide jöjjek le, 
elhagyva az életet és a velem egykorúakat. Ám 
lejött velem, ide a Léthébe apám is. Ennyire szerette  
[gyermekét! – 
Nem csaptalak be, gyermekem. Lejöttem a Léthébe, 
elhagyva az életem, és az én szeretett feleségem. 
Itt fekszem, és arra intek minden barátot, hogy örüljön 
az életnek, és használja ki. Mert ez itt a hádész! 

 

A párbeszédes sírszövegben előbb az ifjú, majd pedig az apa beszél. A fiú azt mondja, hogy az 

apa iránta való szeretetből ment utána a Léthébe. Ezt persze lehetne úgy is érteni, hogy az apával 

voltaképpen a túlságos gyász végzett, és nem önként vetett véget az életének. A szövegben 

mintha mégis arra történne utalás, hogy az apa többször is ígéretet tett a fiának, hogy 

amennyiben meghalna, követi őt a halálba (nem csaptalak be, gyermekem). Ez esetben nyilván 

feltételeznünk kell, hogy a fiú hosszas betegségben szenvedett, amiről konkrétan nincs szó a 

                                                             
170 GV, n° 1879 = SGO 1 n°, 05/01/32. Lásd még: PERES Imre – LEDÁN M. István, Ókori görög sírfeliratok, 47. 



55 
 

szövegben. Továbbá a λείπω (elhagy) ige, miként fentebb is megjegyeztük, többször is 

öngyilkosságra céloz(hat). A Léthé itt nem annyira a mindent elfeledést, hanem inkább a családi 

kapcsolatok megszakadását, az élők és holtak közötti éket jelenti. Amennyiben itt 

öngyilkosságról van szó, az apa abban reménykedik, hogy a Léthében találkozhat a fiával. Ezért 

hagyná el az életet és szeretett hitvesét. A Léthé – hite szerint – csak az élőket és a holtakat 

választja el, a hádészban együtt lehetnek a családtagok. Nem egészen világos, hogy az utolsó két 

sort ki mondja, az apa vagy a fiú. Mivel a fiú az 5. sorban említést tesz a barátairól, akiket 

elhagyott, az utolsó két sor hedonista jótanácsa feltehetően ifjú barátainak szól, így tehát a 

szövegben újra a fiú beszélne. A hádész itt ugyan nem a büntetés helye, ám örömtelen, és az 

élettel teljesen ellentétes. Ezért negatív lokalitás, és nem azért, mert az ott-tartózkodás a 

bűnhődésről szólna. Elég csak annyit mondani, minden jelző nélkül, hogy ez itt a hádész, és 

ezzel minden lényegeset el lehet mondani róla. Ezért is tartja a fiú a szeretet jelének azt, hogy az 

apa, ígérete szerint, lement hozzá, a hádészbe, annak ellenére, hogy pontosan tudta, miféle hely 

az alvilág. 

 Következő példánk egy egészen különös sírfelirat Efézus szomszédságából, a Kr. u. 1. 

századból. 

                                    I.8.ὀστέα μὲν καὶ σάρκας ἐμὰς σπιλάδες διέχευαν 
                                         ὀξεῖαι, κρημνῶν ἅλμα ὑποδεξάμεναι· 
                                         ψυχὴ δὲ αἰθέριον κατέχει πόλον· ἀξυνέτων δὲ 
                                         βουλαῖς ἀνθρώπων τοῦδε ἔτυχον θανάτου.171 
 
                                        Csontjaim, húsom éles sziklák roncsolták szét,– 
                                        ezek fogtak fel, midőn a meredélyről a mélybe ugrottam. 
                                        Ám lelkem most étheri magasságban van. 
                                        Ostoba emberek tanácsát követve, ekként leltem halálom. 
 
 
A szövegben feltehetően egy egészen fiatal fiúról (vagy lányról) lehet szó (lévén, hogy könnyen 

befolyásolható), aki egy szikláról a mélybe ugrott, ám nem egészen világos, hogy miért tette. 

Úgy tűnik, hogy a szikláról való leugrás nem öngyilkossági szándékkal történt. A szöveg azt 

sejteti, hogy a leugrás valamilyen bátorságpróba lehetett, és gonosz, meggondolatlan emberek 

tanácsára, illetve biztatására történt. A szövegben a fiatalember/a fiatal lány beszél (ami 

                                                             
171 Werner PEEK, Griechische Versinschriften (GV, nr. 1760). Lásd még Werner PEEK, Griechische Grabgedichte, 
Akademie Verlag, Berlin, 1960 (GG, nr. 218); Georgius KAIBEL, Epigrammata Graeca ex lapidibus conlecta, 
Hildesheim, 1965 (EG, nr. 225). Lásd még: PERES Imre – LEDÁN M. István, Ókori görög sírfeliratok, 207. 



56 
 

egyébként egészen gyakori a sírfeliratokon), mintegy megmagyarázva, hogy miért tette azt, amit 

tett, de nyilvánvaló, hogy valójában a család keresi a magyarázatot az érthetetlen és 

felfoghatatlan tettre. Egyáltalán nem biztos, hogy a szikláról való leugrásnak voltak szemtanúi, 

és a család tőlük értesült a körülményekről. Elképzelhető, hogy számukra az egyetlen ésszerű és 

elfogadható magyarázat gyermekük tettére az lehetett, hogy egy gonosz tréfának esett áldozatul. 

Képtelenek elhinni, hogy a fiú/lány azzal a szándékkal ugrott volna le a szikláról, hogy eldobja 

magától az életet. Azzal vigasztalják magukat, hogy noha a mélybe ugrott, és testét 

szétroncsolták a sziklák, lelke a csillagok között, étheri magasságokban van.  

Jónéhány irodalmi sírfelirat nők halálát úgy mutatja be mint akik “új Alkésztiszként” 

vállalták a halált férjükért. Van Hooff szerint ez azt jelenti, hogy az illető nők öngyilkosságot 

követtek el.172 Alábbi példánk egy „valódi”, azaz nem irodalmi trákiai sírfelirat. 

 

                                 I.9.…ἤλυθ̣εν εἰς ἱερὴν ἠδ’ ἱμε̣ρόεσσαν Ὀδη̣̣σσόν, 
πολλὰ δὲ λισσομένη δῆμον κύδιστον Ἰώνων  
αὐτή μοι ζωὴν καὶ ἐλευθερίην  
δωρήσατο· νῦν δ’ ἀντ’ ἐμοῦ θνῄσκει καὶ ἔχει   
φήμην καὶ ἔπαινον ὡς Ἄλκηστις· εἰκοστὸν  
ζήσασα ἔτος βιότοιο ἐν χερσὶ φίλαις Ὑακίνθου  
προλιποῦσα φάος τοῦτον λάχε τύνβον.  
ὦ παροδεῖτα, μή με λίπῃς.173 
 
…Odesszosz szent és kedves városába jött. 
Gyakran esedezve kérve a jónok legnemesebb népét, 
életet és szabadságot ajándékozott nekem. 
Most pedig helyettem halt meg, oly hírt 
és dicséretet szerezve, mint Alkésztisz. Húsz évet élt. 
A fényt Hüakintosz szerető karjaiban hagyva, 
ez a sír jutott neki. 
Ó, vándor, ne hagyj el engem! 

 
Alkésztisz, mítosza és irodalmi feldolgozásai (Euripidész) szerint férje helyett vállalta a halált, ez 

volt ugyanis az ára annak, hogy Admétosz, a férj életben maradhasson.174 Ám valószínűleg nem 

                                                             
172 HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 152. 

173 Georgi MIHAILOV (szerk.), Inscriptiones graecae in Bulgaria repertae, vol. 1, Sofia 1958-1970 (IGBulg I² 222). 
174 Euripidész Alkésztisz c. drámájáról bővebben lásd LEDÁN M. István, Ókori csodák, csodatevők és 
csodaelbeszélések, in: Studia Doctorum Theologiae Protestantis, KPTI, Kolozsvár, 2023, 25–81. 



57 
 

lett öngyilkos.175 Ennek ellenére, mint a női önfeláldozás példája, sajátos metonímiaként 

szolgálhatott arra, hogy a hátramaradt férjek feleségük öngyilkosságát értük történő áldozatként 

értelmezzék. A feliratban bemutatott házaspár jövevényként élt Odesszosz városában. Úgy tűnik, 

hogy férj rabszolga volt, akit ez az Alkésztisznek nevezett nő szabadított fel, és később 

hozzáment feleségül.176 Arra is céloz a szöveg, hogy az asszonynak valamiért gyakran kellett 

kérelmekkel a városi tanácshoz fordulnia. Nem kizárt, hogy halála a férje státuszával állhatott 

valamiképpen összefüggésben. Öngyilkossága – amennyiben valóban erről van szó – eszerint 

egy kétségbeesett tett volt. Persze, gondolni lehet arra is, hogy férje ápolása közben 

megbetegedett, és miközben a férj meggyógyult, ő maga meghalt. A férj ezt is értékelhette úgy, 

hogy a feleség érte, helyette halt meg. Agnieszka Kotlińska-Toma szerint, bár nehéz elképzelni, 

hogy mi alapján neveztek egy asszonyt (új) Alkésztisznek, az öngyilkosság a legkevésbé 

valószínű feltételezés.177 Mi afelé hajlunk, hogy az ilyen esetekben a feleség Alkésztiszként való 

emlegetése valójában egy sajátos metafora az öngyilkosságra, melyben ott lappang(hat) a 

hátramaradt házastárs lelkifurdalása.  

Egy datálatlan frígiai sírfelirattal folytatjuk, melyben egy kislány szülei szólítják meg a 

sír elé vetődő vándort. 

             I.10. ἀέναον τόδε σῆμα πατὴρ εἵδρυσε θυγατρί, 
ἀθανάτην τειμήν, μνημόσυνον δακρύων. 
μήτηρ δὲ ἡ βαρυπενθὰς ἐπὶ τέκνου ταχυμοίρου 
ἐμαυτὴν ζῶσα συγκατέθηκα τάφῳ, 
εἵνεκον ἰστοργῆς δάκρυσι μυρομένα. 

                                 χαίροις, αἰσθλὲ ὁδεῖτα· σοφῷ νοῒ μάνυε τειμάν 
Πλούτωνος βασιλῆος ἐπιχθονίων ἀνθρώπων, 
ᾧ χωρὶς μακάρων πάντες ὀφειλόμεθα. 
ἔστι γὰρ ἐν φθιμένοις Νέμεσις μέγα, ἔστι ἐπὶ τύνβοις· 
μ̣ὴ βλάψῃς τύνβον, ἀλλὰ ἀναγνοὺς πάριθι. 
Τειμέας καὶ Νανα γονεῖς.178 
 

Az apa emelte ezt az örök sírhelyet lányának, 
el nem pusztuló tiszteletként, könnyek emlékeztetőjéül. 
Én a korán meghalt gyermeket mélyen gyászoló anya, 

                                                             
175 Lásd a 18–19. oldalon. 
176 Martin HALLMANNSECKER, Roman Ionia: Constructions of Cultural Identity in Western Asia Minor, New York, 
Cambridge University Press, 2022, 216–217. 
177 Agnieszka KOTLIŃSKA-TOMA, Is Ending a Wretched Life Pardonable, 182. 
178 EG, n° 367 = SGO 3, n° 16/32/12. Lásd még: PERES Imre – LEDÁN M. István, Ókori görög sírfeliratok, 121. 



58 
 

elevenen temetettem vele együtt el magam, ide a sírba, 
könnyek közt gyászolva, szeretetből. 
Üdvözlégy nemes vándor! Bölcsen tiszteld 
Plútó királyt, minden földi ember urát, 
Kinek, a boldogokon kívül, mi mind tartozunk. 
Nemeszisz nagy a holtak között is, a sírokon is. 
Ne gyalázd meg a sírt. Olvasd el feliratát, és lépj tovább! 
Teimeász és Nana, a szülők. 

  
Ebben a szövegben is kérdéses, hogy mit jelent az, hogy az anya korán meghalt gyermekével 

együtt, szeretetből, elevenen temettette el magát. Nyilván érthetjük úgy, hogy ez egy olyan 

fájdalmas mondat, mely valószínűleg el is hangzott a sírnál, és később is a gyász folyamatában. 

Elképzelhető, hogy az anya úgy érezte, hogy ő maga is elevenen a sírba került valahányszor a 

sírhoz látogatott, vagy esetleg gyakran le is feküdt a sírra, mintegy a lánya mellé. Ez teljesen 

érthető lenne, mivel csak így, a kislány közvetlen közelében, csak örökös gyászolással volt képes 

immár kifejezni a szeretetét. Ám teljes joggal gondolhatunk arra is, hogy az anya valóban 

eltemette magát, azaz a sírkamrába zárkózott és koplalással végzett magával. Erre – miként 

később majd látni fogjuk – akadt példa a görög-római világban. 

Rátérünk azon sírfeliratok ismertetésére, melyekben egyértelmű az öngyilkosság ténye. 

Elsőként egy aphrodisziászi sírszöveggel ismerkedünk meg, a Kr. u. 2-3. századból. 

 
                                    I.11.τύ̣μβόν σοι, Φ̣ι[λά]δελφε, καταφθιμ̣ένῳ ἐμόγησα 
                                         Ἑλενίς, ἡ μήτηρ ᾧ ἐπέγραψα πάρος. 
                                         πῶς ἔθανες; ποίοισι τόποις; τίνος ἦς ἀκόλουθος; 
                                         ζητοῦσα ψυχὴν ̣τέκνου κατατε̣θ̣ν ηῶτος 
                                         τῷ καὶ ἑκοῦσα, τέκνον, καταβήσομαι δόμον εἰς Aἴδαο 
                                         καὶ σὺν σοὶ μελέη κείσομαι ἀθάνατος.179 
 

Fáradsággal emeltem neked ezt a sírt, halott 
Philadelphoszom, 
én Helenisz, az anyád. És neked írtam ezt korábban. 
Hogyan haltál meg? És hol? Kit követtél? 
Halott fiam lelkét keresem, – ezért 
önként megyek le, fiam, Hádész honába, 

                                                             
179 Andrej PETROVIC, Sepulchral Epigram for Philadelphos (A fallen Soldier?), in: Mnemosyne 63 (2010) 616–624, 
617–618. 
 
 



59 
 

hogy veled nyugodjak, én nyomorult, örökké. 
 
 
Philadelphosz egy idegen földön elesett katona lehetett, akinek édesanyja – nagy fáradsággal, 

azaz, anyagi erejét meghaladó költséggel – egy kenotáf síremléket emelt. Mivel fia testét 

képtelen felkutatni, a lelkét keresi. De a lelkét csak a hádészban találhatja meg. Ezért úgy dönt, 

hogy önként (ἑκοῦσα) megy az alvilágba, azaz öngyilkosságot követ el. Teszi ezt azért, hogy 

fiával együtt fekhessen a hádészban, vagyis a sírban. Az édesanya minden jel szerint nem hisz 

abban, hogy a hádészban csakugyan rátalálhat fia lelkére, és majd valamiképpen újra együtt 

lehetnek. A fekszik, nyugszik ige (κεῖμαι), valamint a nyomorult jelző (μελέη) arra utalnak, hogy 

anyát és fiát csupán a halál örökkévalósága kötheti össze. A μέλεος jelző ugyanakkor arra is 

céloz, hogy az anya haszontalannak érzi magát. Az anyaságtól megfosztotta a sors, így nincs 

egyéb feladata az életben, és mást már nem is tehet anyaként, mint jelképes sírt emelni a fiának, 

azt követően pedig önként lemenni a hádészba. Így a síremlék közös síremlékké lesz, a sírszöveg 

pedig mindkettőjüknek, anyának és fiúnak is emléket állít. Az ἀθάνατος (halhatatlan) jelző, mely 

más sírszövegekben a lélek halhatatlanságára vonatkozik, itt csupán a sír örökkévalóságát jelenti. 

 Egy császárkori, Mülaszából (Kis-Ázsia) való sírfelirattal folytatjuk, mely egy gladiátor 
öngyilkosságát beszéli el. 
 
                             I.12.[ὧ]δε […]μον ἀνέρα γαῖα κ̣αλ̣ύ̣π̣τ̣ει  

ὀξυπόδην ὀλίγη τόσσον ἀποφθίμενον·  
οὐ μὲν ἐμῇ κακ̣ότητι τόδ’, οὕνεκα νήματα Μοι̣ρ̣ῶν 
ἄτροπα, μηδὲ ποδῶν ἦν τι̣ βροτοῖς ὄφελος,  
οὕς κεν ἀμειδήτοιο πρὸς Ἄϊδος οἶκον ἄγῃσιν,  
τοῦδ’ ἔλαχ’ ἀθανάτων ὅστις ἐπιτροπίην·  
ἀλλὰ καὶ ὡς μέγα κῦδος ἐμὸν λίπον, οὕνεκεν ἔτλην  
αὐτοφόνῳ δυερὴν μοῖραν ἑλεῖν παλάμῃ.180 
 
Itt rejti a kevés föld az immár holt, gyorslábú ------t,  
a férfit, aki oly megtermett volt. Tettem nem gyávaság,– merthogy a Moira 
fonalait nem lehet visszatekerni, és a lábak 
sem használnak semmit a halandóknak, 
akiket Hádész mosolytalan honába visz 
az istenek közül az, aki erre rendeltetett. 

                                                             
180 Reinhold MERKELBACH – Josef STAUBER (szerk), Steinepigramme aus dem Griechische Osten, München, 
vol.1-6. 2002 (SGO, 16/34/23).  



60 
 

Ám én dicső hírnevet hagytam hátra, - mert volt bátorságom 
saját kezemmel verni át a nyomorult sorsot! 

 
A síremléken egy kutya körvonalait lehet kivenni, felemelt mellső lábakkal. Ez arra utal, hogy a 

halott gladiátor, egy ún. venator (vadász), azaz állatidomár lehetett.181 Öngyilkosságát a szöveg 

hőstettként mutatja be. A sors rendelését ugyanis nem lehet megváltoztatni (a moirák fonalait 

nem lehet visszatekerni), a halált sem lehet elodázni (a lábak sem használnak semmit a 

halandónak, bármennyire is gyorslábú legyen), ám ennek a venatornak mégis sikerült átvernie a 

sorsot. Éppolyan kezessé tette a hajthatatlan Moirát, ahogyan korábban az állatokat 

kényszerítette, természetük ellenére, különféle mutatványokra. Hangsúlyozza, hogy a tette nem 

gyávaság, hanem egy bátor tett, mellyel legyőzte, megtörte a „szelídíthetetlen” sorsot. 

Öngyilkosságának valódi okáról nem beszél a szöveg, de valószínűsíthető, hogy valamilyen 

balesetet szenvedhetett, és elviselhetetlen volt számára, hogy hírnevet és elismerést szerző 

mesterségét nem folytathatja tovább. Mivel a sors megfosztotta egy sikeres pályától, mintegy 

átverte őt, ő is átverte a sorsot azzal, hogy öngyilkosságával elszakította a Moirák fonalát. 

Öngyilkossága ilyenformán egyfajta bosszúnak tekinthető. Igen különös – és akár a sors viszont-

bosszújának is tarthatnánk – hogy az egyébként épségben megmaradt sírfeliraton, mely a 

gladiátor dicső hírnevét volt hívatott prolongálni, csupán a név maga vált olvashatatlanná. 

 Az alábbi sírszöveg egy nő öngyilkosságáról tanúskodik. A sírfelirat Frígiából származik, 

a Kr. u. 2-3. századból. 

 
                             I.13.ἐνθάδε δεῖα τέθαπται ἀγακλιτὴ Βερονείκη·  

κουριδίοις θαλάμοις Κορνήλιον ἄνδρα λαχοῦσα  
ὅν ῥ’ ὅτε δὴ νοῦσσος πυμάτη κρατερῶς ἐπέδησεν  
ἔφθασε Μοιράων μίτον ἄφθιτον ἤμασι πέντε·  
ὅππως κὲν πόσιος θάνατον θανάτω ἀκέσαιτο.182  
 
Ide temették az isteni, jóhírű Beroneikét, 
aki Kornéliosz törvényes hitvese volt. 
Midőn férjét a végső betegség letaglózta 
a  Moirák örök fonalát öt nappal korábban elszakította,  
hogy férje halálát önnön halálával gyógyítsa. 

                                                             
181 Vö. SENECA, Prózai művei, 1. kötet, Budapest, Szénzár, 2002, 386–387 (Sen. Ep.85.41). Lásd még Agnieszka 
KOTLIŃSKA-TOMA, Is Ending a Wretched Life Pardonable, 181. 
182 Reinhold MERKELBACH – Josef STAUBER (szerk), Steinepigramme aus dem Griechische Osten (SGO 3, 
16/34/23). 



61 
 

  
A Beroneiké (Bereniké) névre hallgató asszonyt sírfelirata jóhírűnek és isteninek (δεῖα) nevezi, 

mely utóbbi jelző utalhat vallásosságára vagy különleges szépségére. Életkorát nem ismerjük. 

Férjét a végső betegség taglózta le, ami egyaránt célozhat időskori végelgyengülésre vagy egy 

betegség végső stádiumára. Ez utóbbi nem zárja ki, hogy a férj fiatalon lett gyógyíthatatlan 

beteg. A férj neve alapján (Kornéliosz, latinosan: Cornelius) római házaspárra kell gondolnunk. 

A mondat miszerint Bereniké a Moirák fonalát öt nappal korábban elszakította, úgy értendő, 

hogy férje halála előtt öt nappal végzett magával. Az öngyilkosság oka az elkeseredés. Az 

asszony úgy érezte, hogy képtelen lenne elhordozni a gyászt. Öngyilkosságával voltaképpen az 

elhordozhatatlan gyász elől menekül. 

 Utolsóként idézett sírfeliratunk egy fiatal nő öngyilkosságának állít emléket. A szöveg 

Hadrianopoliszból (Paphlagonia, Kis-Ázsia) való, a Kr. u. 3. századból. 

 
                               I.14. τήνδ’ ἀρετῆς ἐπίσημον ὅρα στήλην, παροδεῖτα·  
                                       κεῖται γὰρ Δομιτίλλα κόρη τῷδ’ ἔνδοθι τύμβῳ  
                                       τὸν τῆς σωφροσύνης ἀραμένη στέφανον·  

μούνη γὰρ κουρῶν, ὅσσας ἄγον εἰς ὕβριν ἄνδρες,  
οὕς ἄγαγ’ ἐκ Πόντοιο θεῶν χόλος ἡδέ τε μοῖρα,  
τῶν τότε βαρβαρικαῖς χερσὶν ἀπολλυμένων  
οὐκ ἔτρεσεν τὸ θανεῖν ἀνθ’ ὕβρεως στυγερᾶς·  
ἑπτὰ μόνων μηνῶν δὲ φίλον πόσιν εὐφράνασα  
παρθενικὸν λίπε φῶς τετρὰς καὶ δεκέτης.  
χαῖρε.183 
 
Nézd ez az oszlopot, vándor, melyre az erényt vésték föl: 
mert ebben a sírban fekszik az ifjú Domitilla, 
ki elnyerte a tisztaság koszorúját. 
Mert egyetlenként az ifjú nők között – akikre férfiak 
vetettek gonosz szemet, 
és barbár kezeknek estek áldozatul,  
(az istenek dühe hozta Pontuszból ide ezeket és a Moira!) 
–  nem félt meghalni mielőtt meggyalázták volna. 
Csupán hét hónapig örült szeretett férjének, 
s elhagyta szűzi életét tizennégy éves korában. 
Üdvözlégy!  

                                                             
183 Reinhold MERKELBACH – Josef STAUBER (szerk), Steinepigramme aus dem Griechische Osten (SGO 2, 
10/02/12). 



62 
 

 
A felirat, noha görög nyelven íródott, de facto római sírfeliratnak számít. Egy fiatal római nő, 

Domitilla öngyilkosságát beszéli el, igen részletesen és körülményesen. Domitillára, más nőkkel 

együtt, feltehetően egy gót betörés során, megerőszakolás várt volna, melyet a nő azzal előzött 

meg, hogy öngyilkos lett. Tettének oka a megszégyenüléstől, a gyalázattól való félelem, ún. 

pudor-öngyilkosság. Az ilyesfajta öngyilkosságnak ősmintája Lucretia, egy római erényes 

feleség, aki miután megerőszakolták, szégyenében egy tőrrel szíven szúrta magát.184 Domitilla 

öngyilkosságát sírszövege erényes tettként mutatja be: azzal, hogy nem félt meghalni, az önkezű 

halállal elkerülte a gyalázatot, és elnyerte a tisztesség koszorúját (στέφανος). Annak a lehetősége 

is felfetődött, hogy a lány és a családja keresztény lehetett. Maga a szöveg azonban erre nézve 

semmilyen utalást nem tartalmaz.185 

 
 

Összegzés 1 

 
Láthattuk, hogy meglehetősen kevés sírfelirat tematizálja az öngyilkosságot. Háromnál ugyan 

mindenképpen több „öngyilkos” sírfelirattal számolhatunk, ám abban egyetérthetünk Agnieszka 

Kotlińska-Toma-val, hogy az ógörög (valódi) sírfeliratok feltűnően hallgatnak az 

öngyilkosságról. Még ha el is fogadjuk, hogy minden egyes általunk bemutatott sírszövegben 

öngyilkosságról van szó (az esetleges ellenérveket a sírfeliratok rövid kommentárjaiban 

jeleztük), ez a tucatnyi sírszöveg sem érvényteleníti az a tényt, hogy az öngyilkosság egy eléggé 

elhallgatott, ha nem éppen agyonhallgatott téma az ógörög sírfeliratokon. Még állatok (kutyák, 

lovak) emlékét megörökítő sírfeliratból is több van, mint „öngyilkos” sírepigrammából. Az 

öngyilkossági esetek többségét a hozzátartozók nem kívánták megjeleníteni a síremléken. A 

bemutatott sírfeliratok ritka kivételnek számítanak.  

Ami az öngyilkosság nemi megoszlását illeti, nők és férfiak fele-fele arányban követtek 

el öngyilkosságot. Ebből azonban elhamarkodott statisztikát nem érdemes felállítani. 

Számolnunk kell egyrészt azzal, hogy valamivel több sírfelirat célozhat eufemisztikusan az 

öngyilkosságra (pl. azok a sírszövegek, melyek a halottról azt mondják, hogy elhagyta az életet 

vagy a fényt, ζωὴν δὲ ἔλιπον, λίπε φῶς), másrészt meg azzal, hogy sok esetben eldönthetetlen, 

                                                             
184 Vö. KOTLIŃSKA-TOMA, Is Ending a Wretched Life Pardonable, 178. 
185 Vö. Joan STIVALA, Death before Dishonour! Suicide of Christian Victims of Rape, in: Eras 13/1, 2011, 1–23, 4. 



63 
 

hogy valóban az önkezűség esete forog-e fenn. Az általunk bemutatott anyag csupán egy 

mintavétel.  

Feltűnő, hogy a sírszövegek – szemben, miként hamarosan látni fogjuk, az irodalmi 

„öngyilkos” sírfeliratokkal – szinte egyáltalán nem beszélnek az öngyilkosság módjáról. 

Egyetlen kivétel van, a szikláról leugró fiú/lány esete (I.8). A sírszövegek általában az okokról is 

hallgatnak, néhány esetben viszont tudható, hogy az illető miért lett öngyilkos. Az ok lehetett 

egy rossz(indulatú) tanács (I.8), az elviselhetetlen gyász, a fölöslegesség/haszontalanság-érzés 

(I.10, I. 11), a magánytól, a gyász elhordozhatatlanságától való félelem (I.13) vagy az erőszak, a 

női erény bemocskolásának elkerülése (I.14).  

Az öngyilkosság megítélésének tekintetében négyféle viszonyulást figyelhetünk meg.  

1.Semleges viszonyulás. Az ilyen esetekben a szöveg egyszerűen csak közli az öngyilkosság 

tényét, természetesnek is veszi, anélkül azonban, hogy konkrétan megfogalmazásra kerülne 

bármilyen, akár pozitív, akár negatív értékítélet (I.1, I.2.).  

2. Neheztelés. Két olyan szövegünk van, melyekben a családtagok részéről neheztelést 

érzékel(het)ünk az öngyilkos tettével kapcsolatban. Poluidosz esetében (I.5) az ἀμαυρόω ige 

(elront, kisebbít, elhomályosít) sejteti a család neheztelését a fiú tette miatt. Aktororosz 

sírfeliratában (I.6) az apa csupán a fiú édesanyja és a barátok gyászáról beszél, ami ugyancsak 

neheztelésre utalhat. 

3.Értetlenség. Zavarodottság. A szikláról leugró fiú vagy lány családja (I.8) láthatóan nem képes 

másként felfogni/feldolgozni az esetet, csak úgy, hogy gyermekük érthetetlen öngyilkossága 

valamilyen gonosz tréfa tragikus kimenetele. 

4.Csodálat. Négy olyan sírfelirattal ismerkedhettünk meg, mely az öngyilkosságot bölcs vagy 

bátor tettként értelmezi. Akhilleisz (I.1) egy hosszú és voltaképpen teljes élet után szerencsésen 

szakítja meg idős korára terhessé vált életét. Hüakintosz Alkésztiszként bemutatott feleségének 

(I.9) hírt és dicséretet szerzett a tette. Domitilla (I.14) a tisztaság koszorúját nyeri meg azzal, 

hogy bátran kioltja a saját életét. Az öngyilkos gladiátor (I.12) ugyancsak dicső hírnevet remél 

bátor öngyilkosságától. 

Ez utóbbi sírszöveg ugyanakkor talán arról is árulkodik, hogy az öngyilkosságot – a ritka 

eseteket leszámítva – általában gyávaságnak, megfutamodásnak, ha úgy tetszik, antiszociális 

tettnek tartották. A gladiátor ugyanis fontosnak tartja hangsúlyozni, hogy tette nem gyávaságból 

fakadt. Éppen ez a hosszan magyarázkodó, az öngyilkosságot bátor tettként reprezentáló 



64 
 

sírfelirat tanúskodik arról, hogy az öngyilkosság megítélése a görög világban általában negatív 

lehetett. Ez a magyarázata annak, hogy az ógörög sírfeliratok jobbára hallgatnak az 

öngyilkosságról. Ez a hallgatás pedig beszédesebb annál, mint amit a tucatnyi bemutatott 

sírfeliratból az öngyilkosság megítélésének kérdésében kiolvashatunk. 

 

 

3.2.Öngyilkosság az irodalmi sírfeliratokban 

 

Bő húsz irodalmi sírfeliratot fogunk megvizsgálni, azaz csaknem a felét annak az epigramma-

anyagnak, melynek témája az öngyilkosság. Ezek az irodalmi sírfeliratok – miként fentebb 

jeleztük – nem azzal a szándékkal íródtak, hogy síremlékekre kerüljenek, ám olykor érezhetően 

egy-egy valós, és különösen is tragikus eset az apropójuk. Válogatásunk tükrözi azt az antik 

görög „trendet” miszerint – ahogyan az a különféle forrásokból kiderül – jóval több férfi követett 

el öngyilkosságot, mint nő. Érdekes, hogy a görög mitológiában ez a „trend” éppen fordított. 

Mitológiai beszámolók több női öngyilkosságról tesznek említést.186 A legszembetűnőbb 

különbség a valódi és irodalmi sírszövegek között az, hogy az utóbbiak csaknem minden esetben 

jelzik az öngyilkosság módját, illetve utalnak annak okára is. Ami pedig a módokat és okokat 

illeti, szembetűnő, hogy az epigrammákban a nők és férfiak más-más módon, illetve más 

okokból vetnek véget az életüknek. Ha úgy tetszik: az epigrammákban tematizált öngyilkosság 

gender-szpecifikus.187 

 

3.2.1. Heroikus öngyilkosság 

 

Férfiak és nők egyaránt követhettek el tiszteletreméltó és nemes indítékból öngyilkosságot. 

Beszédes, hogy az ilyen esetekben a nők is kimondottan férfias eszközökhöz folyamodtak, azaz 

karddal, tőrrel végeztek magukkal. Elsőként egy olyan epigrammát idézünk, melyben nem esik 

szó az öngyilkosság módjáról, és az okok sem teljesen világosak, ám a szerző egyértelműen 

heroizálja a tettet. 
                                                             
186 A bővebb statisztikát lásd Anton J. L. HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 21–22. 
187 Lásd Acacia Grace OYLER, The Gender of Greek Suicide, 1. Oylernek egyébként éppen az a fő tézise, hogy az 
irodalmi epigrammák gender-szpecifikusan jelenítik meg az öngyilkosságot. 



65 
 

 
                                  II.1.Ἄλκηστις νέη εἰμί: θάνον δ᾽ ὑπὲρ ἀνέρος ἐσθλοῦ, 

Ζήνωνος, τὸν μοῦνον ἐνὶ στέρνοισιν ἐδέγμην, 
ὃν φωτὸς γλυκερῶν τε τέκνων προὔκριν᾽ ἐμὸν ἦτορ, 
οὔνομα Καλλικράτεια, βροτοῖς πάντεσσιν ἀγαστή.188 
 
Az új Alkésztisz vagyok. Derék férjemért, Zénónért 

       vállaltam a halált. Érte, akin kívül mást nem vontam 
[keblemre. 
Kedvesebb volt szívemnek az édes fénynél, kedvesebb 
[gyermekeimnél is. 
Nevem Kallikrateia, – engem csodál minden halandó. 

 
A lakonikus sírfelirat egy névtelen epigrammaköltőtől származik. Fentebb már találkozhattunk 

egy olyan sírfelirattal, melyben egy asszony, Alkésztiszként, férje helyett vállalta a halált. Ott 

megkockáztattuk azt a feltevést, hogy az Alkisztésszel való azonosítás azt jelentheti, hogy a férj 

áldozatként értelmezi a feleség öngyilkosságát. Némi lelkifurdalásra is gyanakodhatunk: a férj 

úgy érzékelte, hogy a feleség miatta vetett véget önkezével az életének. Azon talán nem érdemes 

fennakadni, hogy Alkésztisz mondája (és irodalmi feldolgozása) valószínűleg nem utal 

öngyilkosságra. Márcsak azért sem, mert a mítosz azt is implikálná, hogy a hádészból lehetséges 

a szabadulás (mivel Héraklész felhozta Alkésztiszt az alvilágból). Az epigrammában pedig 

semmi ilyesmiről nem esik szó. A „tertium comparationis“ talán nem egyéb, mint az 

önkéntesség. Ez az önkéntesség-motívum elégséges alap lehetett arra, hogy öngyilkos nőket 

olykor Alkésztisznek nevezhessenek. Az Alkésztisszel való azonosítás ezekben az esetekben 

nem a halál módjára, és nem valamilyen túlvilági reménységre utalna, hanem szimplán csak arra, 

hogy a halálnak valamiképpen a férj volt az oka. A szövegből nem derül ki egyértelműen, hogy 

az asszony miért és hogyan halálozott el, csak annyit tudhatunk meg, hogy tette csodálatot váltott 

ki az emberekből, és az új Alkésztiszként emlegették. Mivel az epigramma a feleség férje iránti 

szenvedélyes szerelméről beszél, elképzelhető, hogy öngyilkossága ezzel a szenvedéllyel 

függhetett össze. Nyilván az ilyen típusú szövegek esetében – ahogyan azt korábban már jeleztük 

– nem zárható ki az sem, hogy az asszonyok férjük odaadó ápolása közben betegedtek meg, és ez 

okozta a halálukat.189 Ez az altruisztikus gondoskodás könnyebben is kapcsolható az Alkésztisz-

                                                             
              188  Andrej WYPUSTEK, Images of Eternal Beauty in Funerary Verse Inscriptions of the Hellenistic and Roman 

Period, Brill, Leiden-Boston, 2013, 26 (AG VII, n° 691 = GV, n° 1738; Wypustek, 26). 
189 Vö. KOTLIŃSKA-TOMA, Is Ending a Wretched Life Pardonable, 182. 



66 
 

féle önfeláldozás/áldozat motívumához, már ha feltesszük, hogy a „tertium comparationis“ a 

mítosz, illetve a leírt esetek között inkább az áldozat, és nem az önkéntesség. 

  A heroikus öngyilkosság mitológiai (irodalmi) ősmintája egyéként Ajasz. Több 

epigrammaköltő is feldolgozta az öngyilkosságát. Példaként egy ismeretlen költő epigrammáját 

idézzük. Ajasznak önkeze által kellet meghalnia, mivel egyetlen ember sem akadt, aki végezni 

tudott volna vele. Másként, mint öngyilkosság által, a sors nem pusztíthatta volna el. 

 
                                II.2.Σῆμα τόδ᾿ Αἴαντος Τελαμωνίου, ὃν κτάνε Μοῖρα, 

αὐτοῦ χρησαμένα καὶ χερὶ καὶ ξίφεϊ. 
οὐδὲ γὰρ ἐν θνητοῖσι δυνήσατο καὶ μεμαυῖα – tervez, szándékában áll 
εὑρέμεναι Κλωθὼ τῷδ᾿ ἕτερον φονέα.190 
 
Telamón fiaé, Ajaszé ez a sír, akit  a Moira 
önnön keze által, kardjával ölt meg. 
Mivel senkit nem talált Klóthó – bár kereste –  
a halandók közt, aki végzett volna vele. 

 
Thesszalonikai Philipposz (Kr. u. 1. század) epigrammája egy római katona öngyilkosságát 

beszéli el. Öngyilkossága éppolyan bátor tett, mint korábbi vitézsége, melyért kitüntetést is 

kapott. Az életből való kilépése nem euthanázia-jellegű, mivel az epigramma nem beszél 

elviselhetetlen szenvedésről, melytől Ailiosz (Aelius) szabadulni szeretett volna. A tett inkább a 

virtus romana-val (római erény) magyarázható. Az idős(ödő) katona nem akar olyan nemtelen 

ellenségtől elesni, mint a betegség. Megvárni, hogy a betegség végezzen az emberrel, egyenlő 

lenne a gyávasággal. A római katonával valójában Árész (a háború istene) végez, hiszen éppen 

úgy kard által leli a halálát, mintha harcmezőn esett volna el.191  

 
                                II.3.Αἴλιος ὁ θρασύχειρ Ἄρεος πρόμος, ὁ ψελιώσας 

αὐχένα χρυσοδέτοις ἐκ πολέμου στεφάνοις, 
τηξιμελεῖ νούσῳ κεκολουμένος, ἔδραμε θυμῷ 
ἐς προτέρην ἔργων ἄρσενα μαρτυρίην, 
ὦσε δ᾿ ὑπὸ σπλάγχνοις πλατὺ φάσγανον, ἓν μόνον 
εἰπών· 
“Ἄνδρας Ἄρης κτείνει, δειλοτέρους δὲ νόσος.”192 
 
Aelius, Árész bátor harcosa, akinek nyakát 

                                                             
190 Hermann BECKBY (szerk.), Anthologia Graeca, I−XVI, München, 1957−1958 (AG VII, nr. 148). 
191 Vö. KOTLIŃSKA-TOMA, Is Ending a Wretched Life Pardonable, 175–176. 
192 AG VII, nr. 234. 



67 
 

harcban nyert arany nyaklánc díszítette, 
midőn sorvasztó betegség kezdte el gyötörni, lelkében 
felidézte korábbi tetteit, férfiassága bizonyítékát, 
aztán széles kardot döfött belsejébe, és csak ennyit mondott: 
„ A férfiakat Árész pusztítja el, a gyávákat pedig a betegség!” 

 

Nők is követtek el öngyilkosságot nemes és dicséretes indítékból. Ebben az esetben olykor még 

az öngyilkosság módja is „férfias”, azaz a nők is karddal vagy valamilyen fegyverrel végeztek 

magukkal. Az öngyilkosság oka ugyancsak „férfias”, és nem más, mint a gyalázat vagy a 

szolgaság elkerülése. Az ilyen halál erényes, arisztokratikus halál. Ilyesfajta öngyilkosságot nők 

rendszerint akkor követtek el, amikor nemi erőszak áldozataivá váltak volna, ha az 

életbenmaradást választják. Elsőként Tegeai Anüté (Kr. e. 300 körül) epigrammáját idézzük, 

mely három milétoszi fiatal lánynak állít emléket. A lányok nemes családokból származhattak, 

akiknek megerőszakolása valamiképpen Milétosz megerőszakolásának is számíthatott. Ezért 

tettük valójában hazafias tett volt.193 

 
                        II.4.ᾨχόμεθ᾿, ὦ Μίλητε, φίλη πατρί, τῶν ἀθεμίστων 

τὰν ἄνομον Γαλατᾶν κύπριν ἀναινόμεναι, 
παρθενικαὶ τρισσαὶ πολιήτιδες, ἃς ὁ βιατὰς 
Κελτῶν εἰς ταύτην μοῖραν ἔτρεψεν Ἄρης. 

            οὐ γὰρ ἐμείναμεν ἅμμα τὸ δυσσεβὲς οὐδ᾿ Ὑμέναιον 
            νυμφίον, ἀλλ᾿ Ἀΐδην κηδεμόν᾿ εὑρόμεθα.194 

 
Elhagyunk Milétosz, te drága szülőföld, elutasítva 
a kegyetlen galaták törvénytelen szerelmét, 
mi, a három szűz, a te polgáraid, kiket  
kelta erőszak által vetett ily sorsa Árész. 
Nem tűrtünk ily istentelen igát, nem tűrtünk ily nászt,- 
rábíztuk hát magunkat Hádész oltalmára. 
 

Ugyancsak bátor halál az öngyilkosság Thesszalonikai Antipater (Kr. u. 1. század) 

epigrammájában, melyben egy anyának és lányának állít emléket. Annak ellenére, hogy az anya 

– miként alább látni fogjuk – tipikusan asszonyi módon (azaz önakasztással) végez magával, 

mindkettejük tette erényes cselekedetnek számít, hiszen halálukkal a rabszolgaságra és 

megbecstelenítésükre mondtak nemet. 
                                                             
193 KOTLIŃSKA-TOMA, Is Ending a Wretched Life Pardonable, 176. 
194 AG VII, nr. 492. 



68 
 

 

                             II.5.Οὐ νούσῳ Ῥοδόπα τε καὶ ἁ γενέτειρα Βοΐσκα 
οὐδ᾿ ὑπὸ δυσμενέων δούρατι κεκλίμεθα· 
ἀλλ᾿ αὐταί, πάτρας ὁπότ᾿ ἔφλεγεν ἄστυ Κορίνθου 
γοργὸς Ἄρης, ἀΐδαν ἄλκιμον εἱλόμεθα. 
ἔκτανε γὰρ μάτηρ με διασφακτῆρι σιδάρῳ, 
οὐδ᾿ ἰδίου φειδὼ δύσμορος ἔσχε βίου, 
ἇψε δ᾿ ἐναυχενίῳ δειρὰν βρόχῳ· ἦς γὰρ ἀμείνων 
δουλοσύνας ἁμῖν πότμος ἐλευθέριος.195 

 
                                         Engem, Rhodopát, s anyámat Boiszkát nem betegség 
                                         tepert le, s nem ellenséges kopja által lett végünk. 

Midőn Korinthosz városát, szülőföldünket 
a rettenetes Árész felperzselte, mi a bátor halált választottuk. 
Éles késsel végzett velem anyám, de nem kímélte 
a maga balsorstól sújtott életét sem: 
kötelet font a nyaka köré. Mert szolgaságnál 
jobb szabadon halni meg! 
 

3.2.2. A filozófikus (bölcs) öngyilkosság 

 
Néhány epigrammában azt látjuk, hogy az öngyilkosság egy bölcsességben leélt élet méltó 

lezárásának számít. Miként fentebb jeleztük, Plátón alapvetően elítélte az öngyilkosságot. Az 

öngyilkosság azt jelenti, hogy az ember a hozzá legközelebb állót, a számára legkedvesebbet öli 

meg, illetve erőszakkal megfosztja magát a végzettől rendelt élettől. Az öngyilkosság valójában 

szembeszegülés az istenekkel.196 Hasonló gondolatot találunk a Phaidón c. dialógusban is. A 

halál ugyan jó dolog, és olykor jobb meghalni, mint élni, ám istentelenségnek számít, ha az 

ember ezt a jó dolgot önmagával teszi meg. A dialógusban Szókrátész úgy érvel, hogy az ember 

egy őrhelyen van, és onnan nem szabad megszöknie. Az ember mint az istenek jószága, az ő 

gondviselésük és hatalmuk alatt áll.197 Plátón ugyanakkor némileg ambivalens módon viszonyul 

az öngyilkosság kérdéséhez. Úgy tűnik, hogy némely esetben, például, ha az embert 

kikerülhetetlen és fájdalmas sorscsapás sújtja vagy orvosolhatatlan és tűrhetetlen megszégyenítés 

éri, megengedhetőnek tartja.198 Az alább idézett, Meleagrosztól (Kr. u. 1. század) származó 

                                                             
195 AG VII, nr. 493. 
196 Pl. Leg. 9.873d. 
197 PLÁTON, Összes művei, 1. kötet, Budapest, Európa, 1984 (Pl. Phd. 62 b). Idézi Robert GARLAND, The Greek Way 
of Death, 98. 
198 Pl. Leg. 9.873d. 



69 
 

epigramma egy olyan idős embert mutat be, aki bölcsen élt, és feltehetően az öregség és 

tehetetlenség sorscsapása miatt döntött úgy, hogy önként távozik az életből. 

 

                           II.6.εἶπον ἀνειρομένῳ τίς καὶ τίνος ἐσσί. Φίλαυλος 
                                  Εὐκρατίδεω. ποδαπὸς δ᾽ εὔχεαι ...  

Ἔζησας δὲ τίνα στέργων βίον; οὐ τὸν ἀρότρου,  
οὐδὲ τὸν ἐκ νηῶν, τὸν δὲ σοφοῖς ἕταρον.  
 γήραϊ δ᾽ ἢ νούσῳ βίον ἔλλιπες; ἤλυθον Ἅδαν  
αὐτοθελεί, Κείων γευσάμενος κυλίκων.  
 ἠ πρέσβυς; Καὶ κάρτα. λάχοι νύ σε  
βῶλος ἐλαφρὴ σύμφωνον πινυτῷ σχόντα λόγῳ βίοτον.199 
 
–Kérdezem, s te válaszolj: ki vagy és ki nemzett?–Philaulosz 
vagyok, apám Eukratidész. – Mely földet mondod hazádnak? (...) 
–Míg éltél, miben lelted örömöd?– Nem szántóknak, nem a  
a tengernek örültem, de bölcsek barátja voltam. 
–Öregség vagy betegség vetett véget életednek?– Önként 
mentem a hádészba, keoszi bort kortyolva kupámból. 
–Idős voltál? – Nagyon is! –  Legyen hát a föld könnyű neked, 
ki a bölcsesség szerint élted életed. 

 
Az epigrammában emlegetett keoszi kupa valójában méregpohár (bürök), mely Szókratész 

halálát is okozta. Ezt a poharat – noha kiszabott büntetésből – ő maga itta ki. Sztrábón szerint 

Keosz szigetén a férfiaktól hatvan éves koruk után elvárták, hogy méreggel vessenek véget az 

életüknek. Ez egyfajta önfeláldozásnak számított az erőtlenné és improduktívvá vált férfiak 

részéről.200 Meleagrosz nem utal arra, hogy Philaulosz önfeláldozásból vetett volna véget az 

életének. Az epigrammából éppen az a sor hiányzik, melyben fény derülhetne az öngyilkos 

szülőföldjére. Nincs azonban különösebb okunk arra, hogy Keosz szigetére gondoljunk. A keoszi 

kupa, azaz a bürökpohár inkább Szókratész bölcs halálára utal. Philaulosz a bölcsek barátjának, 

és igen idős embernek mondja magát, aki sértődöttség és dohogás nélkül, önként, azaz bölcsen 

távozott az életből.  

 A továbbiakban két olyan epigrammával ismerkedünk meg, melyekben idős férfiak 

vetettek véget az életüknek. Az öngyilkosság oka mindkét esetben az idős korra örömtelenné és 

                                                             
199 AG 7, nr. 470. 
200 Lásd SZTRÁBÓN, Geógraphika, Budapest, Gondolat, 1977, 518 (Strabo X.5.6). Idézi Anton J. L. HOOFF, From   
Autothanasia to Suicide, 148. 



70 
 

terhessé vált élet. Az örömtelenné, nem kívánatossá vált élet valójában üzenet Thanatosztól (a 

halál istenétől). Nem hallani meg az üzenetet, süketségre vallana. Az élet olyan zivatar, melyből 

nem a kikötő (=halál) felé evezni esztelenségnek számítana. Mindkét epigrammának Tarentumi 

Leonidász (Kr.e. 3. század) a szerzője. 

                              II.7.“Ἄμπελος ὣς ἤδη κάμακι στηρίζομαι αὐτῷ 
σκηπανίῳ· καλέει μ᾿ εἰς ἀΐδην θάνατος. 
δυσκώφει μὴ Γόργε· τί τοι χαριέστερον, ἢ τρεῖς 
ἢ πίσυρας ποίας θάλψαι ὑπ᾿ ἠελίῳ;” 
ὧδ᾿ εἴπας οὐ κόμπῳ, ἀπὸ ζωὴν ὁ παλαιὸς 
ὤσατο, κἠς πλεόνων ἦλθε μετοικεσίην.201 
 
Mint szőlő a karóra: botra támaszkodva járok, 
és szólít már Thanathosz engem a Hádészba le. 
Ne légy nagyothalló Gorgosz: mi örvendetest találsz 
abban, ha három vagy négy évig még sütkérezel 
a nap alatt?- Így szólt a vén, és dohogás nélkül eldobta 
életét, s átköltözött oda, ahol többen laknak. 

 
                                II.8.χειμέριον ζωὴν ὑπαλεύεο, νεῖο δ᾽ ἐς ὅρμον,  

ὡς κἠγὼ Φείδων ὁ Κρίτου εἰς ἀίδην.202 
  
Menekülj az zivatarból, ússz a kikötő felé- 
miként én is, Pheidón, Kritosz fia, a Hádészba eveztem. 
 

Végül még egy Meleagrosztól származó párbeszédes irodalmi sírfeliratot idézünk, melyben a 

szerző játékosan találgatja, hogy mit jelképezhetnek a különféle síremlékre helyezett jelképek, 

például a síremlékre állított kakas. Először arra gondol, hogy egy győztes hadvezér szimbóluma, 

aztán meg arra, hogy egy szegény emberre utalhat, aki kakaskukorékoláskor kelt, míg végül 

„rájön“, hogy a szerelemben való jártasságot jelképezi. Az öngyilkossá lett Antipáter költő volt, 

életművész és nemes ember. A borba fúlva lelte halálát feltehetően nem arra utal, hogy a halálba 

itta magát, hanem célzás lehet a szókrátészi kupára. A jelképek közül, érdekes módon, a kocka 

jelzi azt, hogy Antipáter öngyilkos lett. Ez talán arra céloz, hogy ez az öngyilkosság sorsszerű. 

Nem bátor tett (hiszen nem hadvezérről van szó), inkább következetes: Antipáter úgy halt meg, 

ahogyan élt, azaz öntörvényűen. 

                                                             
201 AG VII, nr. 731. 
202 AG VII, nr. 472b. 



71 
 

 
                                 II.9.ἁ στάλα, σύνθημα τί σοι γοργωπὸς ἀλέκτωρ 

ἔστα, καλλαΐνᾳ σκαπτοφόρος πτέρυγι, 
ποσσὶν ὑφαρπάζων νίκας κλάδον; ἄκρα δ᾽ ἐπ᾽ αὐτᾶς 
βαθμῖδος προπεσὼν κέκλιται ἀστράγαλος.  
ἦ ῥά γε νικάεντα μάχᾳ σκαπτοῦχον ἄνακτα 
κρύπτεις; ἀλλὰ τί σοι παίγνιον ἀστράγαλος; 
πρὸς δέ, τί λιτὸς ὁ τύμβος; ἐπιπρέπει ἀνδρὶ πενιχρῷ, 
ὄρνιθος κλαγγαῖς νυκτὸς ἀνεγρομένῳ. 
οὐ δοκέω: σκᾶπτρον γὰρ ἀναίνεται. ἀλλὰ σὺ κεύθεις 
ἀθλοφόρον, νίκαν ποσσὶν ἀειράμενον. 
οὐ ψαύω καὶ τῇδε: τί γὰρ ταχὺς εἴκελος ἀνὴρ 
ἀστραγάλῳ; νῦν δὴ τὠτρεκὲς ἐφρασάμαν 
φοῖνιξ οὐ νίκαν ἐνέπει, πάτραν δὲ μεγαυχῆ 
ματέρα Φοινίκων, τὰν πολύπαιδα Τύρον 
ὄρνις δ᾽, ὅττι γεγωνὸς ἀνήρ, καί που περὶ Κύπριν 
πρᾶτος κἠν Μούσαις ποικίλος ὑμνοθέτας. 
σκᾶπτρα δ᾽ ἔχει σύνθημα λόγου: θνάσκειν δὲ πεσόντα 
οἰνοβρεχῆ, προπετὴς ἐννέπει ἀστράγαλος. 
καὶ δὴ σύμβολα ταῦτα τὸ δ᾽ οὔνομα πέτρος ἀείδει, 
Ἀντίπατρον προγόνων, φύντ᾽ ἀπ᾽ ἐρισθενέων.203 

 
Ó, síroszlop, miért áll jelképként rajtad, ez a vad  
tekintetű kakas, ki jogart tart ragyogó szárnyai közt,  
és sarkantyúja győzelmi ágat markol? Sőt, a talapzat 
szélére egy kockát is formáztak! 
Talán harcokban győztes, jogaros fejedelmet rejtesz? 
De akkor minek játékszerül a kocka? 
És hogy-hogy egyszerű kőoszlop vagy? 
Szegény emberhez illene ez inkább, 
ki kakaskukorékoláskor, még éjszaka ébredt. 
Ám nem hinném, hogy az vagy. Ellentmond ennek a jogar. 
Akkor hát atlétát rejtesz, ki futásban lett győztes? 
Ez sem talál. Mi köze egy fürge lábú férfinak a kockához? 
Megvan már, értem: a pálma nem a győzelmet jelenti, 
hanem a pálmák büszke anyját, a szapora Türoszt, 
a megholt szülőföldjét. A kakas meg jelzi, hogy e férfi járatos volt 
Küprisz tudományában, Múzsák kegyeltje: ügyes mestere a dalnak. 
A jogar ékesszólását jelzi, a kocka pedig azt mondja el, 

                                                             
203 AG VII, nr. 428 



72 
 

hogy készakarva, borba fúlva lelte halálát. 
Jelképek ezek mind; ám a kő a nevet is elmondja: 
Antipater ő, hatalmas ősök ivadéka. 

 
 

3.2.3. Öngyilkosság gyász miatt 

 
A görög világban a halottak elgyászolása kifejezetten asszonyi feladat volt. A görög 

tragédiákban is ők azok, akik elkezdik a szertartásos jajgatást (aiaiai) mihelyt bekövetkezik a 

halál. Az Újszövetségből is ismerős „hivatásos”, fizetett siratók ugyancsak asszonyok (Mk 5,38). 

Így nem meglepő, hogy a gyász miatt elkövetett öngyilkosság tipikusan női öngyilkossági oknak 

számít.204 A nők – amennyiben gyász miatt, és nem női erényük megóvása miatt választják a 

halált – többnyire önakasztással végeznek magukkal. A mértéktelen gyász miatt öngyilkossá lett 

nők ugyan számíthattak részvétre és megértésre, ám esetenként az ilyen öngyilkosságot mégis az 

asszonyi túlérzékenység számlájára írták. Ők a hajlamosabbak arra, hogy a gyászt 

elhatalmasodni hagyják. Elsőként idézett epigrammánkban egy fiát elveszített anya szó szerint a 

halálba jajgatja magát fia sírja mellett. A nő esetét a szerző, Bianor (Kr. u. 1. század) tipikus 

esetként mutatja be. Kleariszté, az anya nem az első, és nem is az utolsó azon asszonyok sorában, 

akiket az elhatalmasodott gyász fojtott meg. 

 

                                II.10.Ὕστατον ἐθρήνησε τὸν ὠκύμορον Κλεαρίστη 
παῖδα, καὶ ἀμφὶ τάφῳ πικρὸν ἔπαυσε βίον· 
κωκύσασα γὰρ ὅσσον ἐχάνδανε μητρὸς ἀνίη, 
οὐκέτ᾿ ἐπιστρέψαι πνεύματος ἔσχε τόνους. 
θηλύτεραι, τί τοσοῦτον ἐμετρήσασθε τάλαιναι 
θρῆνον, ἵνα κλαύσητ᾿ ἄχρι καὶ Ἀΐδεω;205 
 
Utoljára gyászolta meg Kleariszté korai halált halt fiát, 
és a sír mellett fejezte be keserű életét. 
Mert úgy jajgatott, ahogy csak anyai bánat képes jajgatni, 
S már ahhoz sem volt ereje, hogy levegőt vegyen. 
Ó, nyomorult asszonyok, miért hagyjátok úgy elhatalmasodni 
a gyászt, hogy végül a Hádészba sírjátok magatokat? 

 
 
                                                             
204 Anton J. L. HOOFF, From Autothanasia to Suicide. Self-Killing in Classical Antiquity, 99–100. 
205 AG VII, nr. 644 



73 
 

Kallimakhosztól (Kr. e. 3. század) származik az alábbi epigramma, melyben a szerző egy fiatal 

lánynak állít emléket, aki közvetlenül testvére halála után lett öngyilkos. A fiútestvér elvesztése 

érzelmileg annyira összezavarta a lányt, hogy önkezével vetett véget az életének. Az αὐτοχερί 

feltehetően azt jelenti, hogy önakasztással végzett magával. Az eset Küréné városát is sokkolta. 

Gyanítható, hogy Kallimakhosz egy valós esetet dolgozott fel. 

 
                      II.11.Ἠῶιοι Μελάνιππον ἐθάπτομεν, ἠελίου δέ  

δυομένου Βασιλὼ κάτθανε παρθενική  
αὐτοχερί: ζώειν γὰρ ἀδελφεὸν ἐν πυρὶ θεῖσα  
οὐκ ἔτλη. δίδυμον δ᾽ οἶκος ἐπεῖδε κακόν  
πατρὸς Ἀριστίπποιο, κατήφησεν δὲ Κυρήνη  
πᾶσα τὸν εὔτεκνον χῆρον ἰδοῦσα δόμον.206 
 
Hajnalban Melanipposzt tettük sírba, napnyugatával 
Pedig Basziló halt meg, önkezével vetve véget 
szűzi életének. Látva testvérét máglyán égni el, 
nem volt kívánatos már neki az élet. Kettős gyásznak 
lett hát tanúja apjuk, Arisztipposz háza. Egész Küréné megrendült, 
látva a boldog családi élettől megfosztott házat. 

 
Végül Arisztodikosz epigrammáját idézzük, melyben egy kettős öngyilkosságról olvasunk. A 

szövegből nem derül ki, hogy a két nőt (Damót és Mathümnát) milyen kapcsolat fűzte a 

feltehetően tragikus körülmények között elhalálozott Eüphrónhoz, ám az nyilvánvaló, hogy a 

túlságos gyász miatt lettek öngyilkosok. A négysoros epigrammából kettő a halál módjával 

foglalkozik. A szerző részletesen írja le, hogy az asszonyok miként és mivel végeztek magukkal. 

Az önakasztás – miként fentebb jeleztük – szokványos női öngyilkossági módnak számított. 

 
                           II.12.Δαμὼ καὶ Μάθυμνα τὸν ἐν τριετηρίσιν Ἥρας 

Εὔφρονα λυσσατὰν ὡς ἐπύθοντο νέκυν, 
ζωὰν ἀρνήσαντο, τανυπλέκτων δ᾿ ἀπὸ μιτρᾶν 
χερσὶ δεραιούχους ἐκρεμάσαντο βρόχους.207 
 
Damó és Mathumna, midőn megtudták, hogy Eüphrón, 
a háromévenként tartott Héra-ünnep rajongó résztvevője meghalt, 
megtagadták az életet: a hosszú kebeltartó szalagból 
kötelet sodortak a nyakukra, és felakasztották magukat. 

                                                             
206 AG VII, nr. 517. 
207 AG VII, nr. 473. 



74 
 

3.2.4. A gyáva öngyilkosság 

 

Az irodalmi sírfeliratok olykor a humor forrását látják az öngyilkos esetekben. Humorizálni 

olyan öngyilkos férfiak rovására lehetett, akik női módon, önakasztással, és gyávaságból, 

szégyenből vagy valamilyen jellembeli fogyatékosságból (pl. fösvénység) adódóan vetettek 

véget életüknek. Az ilyen esetekben az epigrammaszerzők nem a tragédiát látták ezekben az 

öngyilkosságban, hanem a fekete humor megcsillantásának a lehetőségét. A jellemhibákat 

ugyanis karikírozni lehetett; gúnyt váltott ki mindenféle fogyatékosság, azaz a normálistól való 

eltérés.208 Így aligha meglepő, hogy az irodalmi epigrammák szerzői, márcsak a műfaj 

sajátságaiból adódóan is, a gyávaságból elkövetett öngyilkosságban, mint valami egészen 

rendhagyó dologban, meglátták a gúnyolódás lehetőségét.209 Elsőként két olyan epigrammát 

idézünk, melyek ugyan csipkelődő humorral beszélnek az öngyilkosokról, ám érezhetően nem 

tagadnak meg bizonyos fokú rokonszenvet tőlük. 

 
II.13.γήραϊ καὶ πενίῃ τετρυμένος, οὐδ᾽ ὀρέγοντος 
οὐδενὸς ἀνθρώπου δυστυχίης ἔρανον, 
τοῖς τρομεροῖς κώλοισιν ὑπήλυθον ἠρέμα τύμβον, 
εὑρὼν οἰζυροῦ τέρμα μόλις βιότου. 
ἠλλάχθη δ᾽ ἐπ᾽ ἐμοὶ νεκύων νόμος: οὐ γὰρ ἔθνῃσκον 
πρῶτον, ἔπειτ᾽ ἐτάφην ἀλλὰ ταφεὶς ἔθανον.210 
 
Öregségtől és szükségtől meggyötörve, senki 
emberfia nem segített balsorsomban. 
Rogyadozó lábbal síromhoz csoszogtam, nyomorult 
életemnek üggyel-bajjal eképpen vetve véget. 
Változott esetemben a holtak törvénye: 
nem meghaltam előbb, és aztán temettek el, 
előbb a temetés volt, s csak azután haltam meg. 

 
Az ismeretlen szerző epigrammájában egy idős, magányos, nélkülöző és beteges férfi úgy lesz 

öngyilkos, hogy elbotorkál előre elkészített sírjához és belefekszik. Feltehetően a fagy vagy az 

éhhalál végzett vele. A csattanó fekete humora szerint ezzel megváltoztatta a halál törvényét: 

előbb eltemették, és csak azután halt meg. 
                                                             
208 Pl. Hephaisztosz fogyatékossága is alkalmat szolgáltatott a gúnyolódásra. Az istenek az égi lakomán jóízűen és 
szűnni nem akaróan nevetnek azon, hogy a sánta Hephaisztosz sürögve-forogva kínálta a bort (Hom. Il. 1.597 kk). 
Lásd HOMÉROSZ, Iliász, Budapest, Szépirodalmi Kiadó, 1963, 45. 
209 Acacia Grace OYLER, The Gender of Greek Suicide, 2–3.26 
210 AG VII, nr. 336 



75 
 

A következő, Kallimakhosztól származó epigrammában a rosszmájú, fekete humort a lélekről 

olvasó férfi lelkesült szárnyalása és a hádész mélyére való bukás, a fent és a lent, a túlvilági 

„remények” és a túlvilági „valóság” kontrasztjában fedezhetjük fel. Kleombrotosz a test 

börtönéből vágyott volna szabadulni, de a holtak közös börtönébe, a hádészba jutott. 

 

                                    II.14.εἴπας ‘Ἥλιε, χαῖρε’ Κλεόμβροτος Ὡμβρακιώτης 
ἥλατ᾽ ἀφ᾽ ὑψηλοῦ τείχεος εἰς ἀΐδαν, 
ἄξιον οὐδὲν ἰδὼν θανάτου κακόν, ἀλλὰ Πλάτωνος 
ἓν τὸ περὶ ψυχῆς γράμμ᾽ ἀναλεξάμενος.211 
 
Azt mondtad ambrakiai Kleombrotosz: „Üdvözlégy ó, Nap!” 
és egy magas falról egyenesen a hádészba ugrottál. 
Nem szenvedés lökött a halál karjába téged, – 
épp Platón traktátusát olvastad a lélekről! 

 
A továbbiakban olyan epigrammákkal ismerkedünk meg, melyekben kizárólag férfiak, és 

kifejezetten nőies módon, azaz önakasztással végeztek magukkal. Mivel a görögség úgy látta, 

hogy az öngyilkosság elkövetésének módjában is megmutatkozik a nemi jelleg, a férfiak nem 

férfias öngyilkossága femininné tette őket, és így humorizálni lehetett a rovásukra. Azaz 

nemcsak az ok, de maga a mód is gúnyt és megvetést válthatott ki. Ami az öngyilkosságok okát 

illeti, különösen is három öngyilkossági ok számított nevetségesnek. Az egyik ilyen a 

zsugoriságból elkövetett öngyilkosság. Példaként két epigrammát idézünk. Az egyik Statillius 

Flaccustól (Kr. e. 1. század), a másik Lukilliosztól (Kr. u. 1. század) származik. 

 
                    II.15.χρυσὸν ἀνὴρ εὑρὼν ἔλιπε βρόχον αὐτὰρ ὁ χρυσὸν 
                            ὃν λίπεν οὐχ εὑρὼν ἧψεν ὃν εὗρε βρόχον.212 

 
Egy ember, aki fel akarta kötni magát, aranyra lelvén, eldobta a kötelet. 
Az, aki elásta, nem lelvén az aranyat, megtalálta a kötelet, és felkötötte magát. 
 

                    II.16.Ποιήσας δαπάνην ἐν ὕπνοις ὁ φιλάργυρος Ἕρμων 
                             ἐκ περιωδυνίας αὑτὸν ἀπηγχόνισεν.213 
 

Álmában sokat költött a zsugori Hermón. 
Ettől úgy elkeseredett, hogy felkötötte magát. 

                                                             
211 AG VII, nr. 471. 
212 AG IX, nr. 44. 
213 AG XI, nr. 264. 



76 
 

 

De akár a meghiúsult öngyilkosság is lehetett gúny tárgya, amennyiben éppen a zsugoriság miatt 

nem realizálódott. Példa erre Nikarkhosz (Kr.u. 1. század) epigrammája. 

 

                                  II.17.Ἐχθὲς ἀπάγχεσθαι μέλλων Δείναρχος ὁ φείδων, 
Γλαῦκε, δι᾿ ἓξ χαλκοῦς δύσμορος οὐκ ἔθανεν· 
ἓξ χαλκῶν ἦν γὰρ τὸ σχοινίον· ἀλλ᾿ ἐδυσώνει, 
εὔωνον ζητῶν ἄλλον ἴσως θάνατον. 
τοῦτο φιλαργυρίας δεινῆς ὅρος, ὅς γ᾿ ἀποθνήσκων, 
Γλαῦκε, δι᾿ ἓξ χαλκοῦς δύσμορος οὐκ ἔθανεν.214 
 
Tegnap, Glaukoszom, a zsugori Deinarkhosz fel akarta kötni magát, 
de hat obolus miatt, a nyomorultja, nem tudott meghalni. 
Hat obolusba kerül ugyanis egy kötél. Ám ő spórolt, 
talán olcsóbb halált keresve. Lám, az átkos fösvénység 
netovábbja, Glaukoszom, hogy valaki hat obulus miatt, 
bár halni akar, képtelen meghalni! 

 
Az alábbi epigrammában az öngyilkosság oka az extrém szegénység, és az ebből fakadó 

anyagiasság, illetve az anyagi veszteség fölött érzett „gyász”. Az epigramma szerzője 

Thesszalonikai Philipposz. 

 
                               II.18.Ἠρίθμει πολὺν ὄλβον Ἀριστείδης ὁ πενιχρὸς 

τὴν ὄϊν ὡς ποίμνην, τὴν βόα δ᾿ ὡς ἀγέλην· 
ἤμβροτε δ᾿ ἀμφοτέρων· ἀμνὴν λύκος, ἔκτανε δ᾿ ὠδὶς 
τὴν δάμαλιν, πενίης δ᾿ ὤλετο βουκόλιον· 
πηροδέτῳ δ᾿ ὅ γ᾿ ἱμάντι κατ᾿ αὐχένος ἅμμα πεδήσας 
οἰκτρὸς ἀμυκήτῳ κάτθανε πὰρ καλύβῃ.215 
 
A szegény Ariszteidész igen nagyra tartotta vagyonát: 
egyetlen juhát nyájnak, egyetlen tehénkéjét csordának. 
Mindkettőt elveszítette. A juhot farkas vitte el, a tehén 
ellésbe pusztult bele. Semmivé lett a szerencsétlen nyája-csordája. 
Tarisznyája szíjjából ekkor hurkot kötött a nyaka köré, 
a meghalt a nyomorult az immár néma ól mellett. 

 
 

                                                             
214 AG XI, nr. 169. 
215 AG IX, nr. 255. 



77 
 

Egy harmadik gúnyolódást kiváltó öngyilkossági ok a szégyen, a nevetségessé válástól való 

félelem. Az alábbi epigrammában, melynek Lukilliosz a szerzője, egy asztrológus azért lett 

öngyilkos, mert tévesen állapította meg saját halálának az időpontját. Az epigramma gyilkos 

humora szerint az öngyilkossággal az volt a szándéka, hogy megmentse „szakmai becsületét“, 

ám mégis tudatlanul halt meg. Csupán annyit ért el, hogy csillagjósként közelebb került a 

csillagokhoz. Ám ezt Lukilliosz nyilván nem úgy érti, hogy az asztrológus lelke a csillagok közé 

jutott (azaz asztrális halhatatlanságban részesült),216 hanem úgy, hogy akasztottként jutott 

némileg közelebb az éghez. 

 
                        II.19.Εἶπεν ἐληλυθέναι τὸ πεπρωμένον, αὐτὸς ἑαυτοῦ 

τὴν γένεσιν διαθεὶς Αὖλος ὁ ἀστρολόγος, 
καὶ ζήσειν ὥρας ἔτι τέσσαρας· ὡς δὲ παρῆλθεν 
εἰς πέμπτην, καὶ ζῇν εἰδότα μηδὲν ἔδει, 
αἰσχυνθεὶς Πετόσιριν ἀπήγξατο· καὶ μετέωρος 
θνήσκει μέν, θνήσκει δ᾿ οὐδὲν ἐπιστάμενος.217 
 
Aulosz, az asztrológus felállítván saját horoszkópját, 
azt mondta, hogy letelt a kimért idő, s csupán 
négy óra van hátra életéből. De eljött az ötödik, 
s ő látva, hogy élnie kell, s hogy mit sem látott előre, 
szégyenkezve a petoszirisziak előtt, felkötötte magát. 
Úgy halt meg ugyan, hogy közelebb került a csillagokhoz,- ám mégis 
tudatlanul. 
 

Befejezésül két olyan epigrammát idézünk, melyekben egy olyan toposz szólal meg, amely igen 

kedvelt volt az ilyen típusú epigrammákban. Ezek a szövegek különösen is sovány emberek 

öngyilkosságán élcelődnek. A fekete humor forrása az ilyen esetekben nyilván az, hogy az ilyen 

cérnavékony emberek önakasztással valójában nem is végezhetnének magukkal: a súlyuk 

ugyanis nem húzná őket a föld felé. A szövegek λεπτός-nak (vékony) nevezik őket. Mi a 

                                                             
216 Az asztrális halhatatlanság egy olyan képzet, amely szerint a lélek rokon a csillagokkal. Ugyanolyan könnyű, 
tiszta, tűzszerű anyagból való, mint a csillagok, így magától értetődő, hogy a halál után a lélek a csillagok közé 
emelkedik, vagy maga is csillaggá lesz. E gondolat szerint a lélek elválása a testtől nem annyira a lélek szabadulása 
a test börtönéből, hanem egy természetes folyamat, melynek során a test minden alkotóeleme oda tér vissza, 
ahonnan való. Lásd PERES Imre – LEDÁN M. István, Ókori görög sírfeliratok, 145-146. 
217 AG XI, nr. 164. 



78 
 

„kákabelű” fordítás mellett döntöttünk. Nem kizárt, hogy ezek a λεπτός-szok valójában afféle 

kényes értelmiségiek, „szobatudósok” lehettek.218 Mindkét epigrammának Lukilliosz a szerzője. 

 
                           II.20.Ἐν καλάμῳ πήξας ἀθέρα Στρατονικος ὁ λεπτός, 

καὶ τριχὸς ἐκδήσας, αὑτὸν ἀπηγχόνισεν· 
καὶ τί γάρ; οὐχὶ κάτω βρῖσεν βαρύς· ἀλλ᾿ ὑπὲρ αὐτῶν 

νηνεμίας οὔσης, νεκρὸς ἄνω πέταται.219 
 
Sztratonikosz, a kákabelű egy nádszálat búza szárával  
összekötve, egy hajszállal felakasztotta magát. 
És mi történt? Súlya nem húzta a föld felé. Bár szellő 
se lebbent: holtan ide-oda szálldosott a levegőben. 

 
                              II.21.Βουλόμενός ποθ᾿ ὁ λεπτὸς ἀπάγξασθαι Διόφαντος, 

νῆμα λαβὼν ἀράχνης αὑτὸν ἀπηγχόνισεν.220 
 
Midőn a kákabelű Diophantosz elhatározta, hogy felköti magát: 
pók hálójából szakított egy fonalat, és így végzett magával. 

 
 

Összegzés 2  

 

Az irodalmi sírfeliratok – szemben a „valódiakkal” – csaknem mindig megemlítik az 

öngyilkosság okát, illetve módját. Az utóbbiról olykor részletekbe menően beszélnek (II.5, 

II.12). Férfiak szinte kivétel nélkül karddal végeznek magukkal, a nők viszont általában 

önakasztással. Ami az okokat illeti, a nők általában a túlzott gyász miatt lesznek öngyilkosok. 

Amennyiben egy nő erényét, szabadságát védve dönt a halál mellett, általában „férfias” 

öngyilkossági módot választ. Ez esetben öngyilkossága heroikus tettként van ábrázolva. Ha 

viszont az öngyilkosság oka a gyász, a nőkre jellemző túlérzékenység, törékenység, a mód is 

„nőies”: ezek a nők szinte kivétel nélkül önakasztással végeznek magukkal. Az egyetlen kivétel 

az az epigramma, melyben az anya fájdalmában halálba jajgatja magát (II.10). Az ilyen 

esetekben, bár nem tagadnak meg az ilyen nőktől sem bizonyos fokú részvétet és az együttérzést, 

az öngyilkosságot mégis az asszonyi természettel hozzák kapcsolatba. Igen beszédes, hogy a 
                                                             
218 Lásd Gideon NISBET, A Sickness of Discourse: The Vanishing Syndrome of Leptosune, in: Greece and Rome 50, 
nr. 2 (2003), 191–205,196. 
219 AG XI, nr. 91. 
220 AG XI, nr. 111. 



79 
 

gyász miatt öngyilkossá lett nők övvel, fátyollal, egyéb ruhadarabokkal (mell-leszorító övvel), 

azaz valamilyen lágy és finom anyaggal végeznek magukkal. Ez nyilvánvaló célzás arra, hogy a 

gyenge, törékeny nőknek az ilyen egészen finom anyagok is halálukat okozhatják. Ezekben az 

epigrammákban olykor tudatosan, máskor tudattalanul vagy közvetve benne van a férfiak 

értetlensége és lenézése a női érzékenység iránt. Különös, hogy Tegeai Anüté, a költőnő sem egy 

gyász miatt öngyilkos asszony mutat be, hanem egy heroikus, hazafias, azaz „férfias” női 

öngyilkosságot.  

 A férfiak többnyire virtus-ból vagy filozófiai megfontolásokból lesznek öngyilkosok. Az 

öngyilkosság ezekben az esetekben kard vagy méregpohár (keoszi kupa, bor) által történik. Az 

utóbbi feltehetően célzás Szókrátész bölcshöz illő halálára. Ám láthattuk, hogy olykor férfiak is 

követhetnek el öngyilkosságot „női” módon, azaz önakasztással. Ilyenkor az okok is 

„férfiatlanok” (zsugoriság, anyagiasság, a megszégyenüléstől való félelem). Az ilyen eseteket az 

epigrammaszerzők fekete humorral, gyilkos gúnnyal beszélik el. Ha egy férfi önakasztással 

végez magával, az egyértelmű jele a gyávaságának, illetve „feminin” gyengeségének. 

Sokatmondó az is, hogy ezekben a „humoros” epigrammákban olykor vékony, törékeny, 

túlfinomult, azaz „nőiesnek” tartott férfiak (λεπτός) lesznek öngyilkosok, akik nádszálra és 

pókhálóval akasztják föl magukat. 

 Azt mondhatjuk tehát, hogy az irodalmi epigrammákban lényegi kapcsolat van az 

öngyilkosság okai és módjai között. A heroikus vagy filozofikus öngyilkosságot karddal vagy 

szókratészi méregkupával követik el. Az ilyen öngyilkosságok dicséretet, csodálatot és 

elismerést váltottak ki. Ilyen okokból és ilyen módon férfiak vagy „férfias” nők lettek 

öngyilkosokká. A gyász vagy valamilyen jellembeli fogyatékosság miatt (zsugoriság, 

megszégyenüléstől való félelem) elkövetett öngyilkosság szokásos módja az önakasztás. Az 

ilyen öngyilkosságot az epigrammaköltők gúnnyal, lenézéssel és megvetéssel ábrázolják. Ilyen 

okokból és módon pedig nők vagy „nőies” férfiak vetettek véget az életüknek.  

 

 

 



80 
 

4. Öngyilkosság római módra  

 

Martialis, az „ezüstkor” költője, egyik epigrammájában (melyet a következő fejezetben 

bővebben is tárgyalunk) leírja egyik kortársának öngyilkosságát, aki nem méreggel vagy lassú 

éhezéssel végzett magával, hanem római halált (romana mors) választott. Az öngyilkosságnak 

ugyanis létezett egy tipikusan rómainak tartott módja, illetve oka. Egészen pontosan fogalmazva 

a római arisztokratikus gondolkodás szerint a római ember egyfajta módon és egyetlen okból 

távozik önként az életéből. Római halálnak a kard általi önkéntes halál számított, az 

öngyilkosság okaként pedig a becsület megmentését tartották dicséretesnek.221 A római 

öngyilkosságról kirajzolódó kép azonban ennél jóval összetettebb. Ebben a fejezetben a rómaiak 

öngyilkossággal kapcsolatos attitűdjét vizsgáljuk. Ahogyan azt a görög kultúra esetében tettük, 

ezúttal is külön tárgyaljuk a filozófiai művek, a történeti munkák, illetve a “szépirodalom” 

(költészet, komédiák, drámák, regények) öngyilkosság-reprezentációit, és igyekszünk 

megfigyelni az egyes műfajokban felfedezhető mintázatokat, sajátos szempontokat. 

Vizsgálódásunkat a filozófiai művekkel kezdjük. 

4.1. Öngyilkosság a latin filozófiában 

 

Három római szerző, Cicero, Lucretius és Seneca gondolataival fogunk behatóbban 

megismerkedni az öngyilkosság kérdését illetően. Mindhárman egy-egy nagy görög filozófiai 

iskola római képviselőinek számítanak: Cicero az (új) Akadémiához, Lucretius az 

epikureizmushoz, Seneca pedig a sztoicizmushoz köthető. Mivel Cicero kísérelte meg először, 

hogy koherens latin filozófiát alkosson, ha meg akarjuk ismerni a művelt rómaiak attitűdjét az 

öngyilkosság kérdésében, illetve az ezzel kapcsolatos filozófiai alapozást, mindenekelőtt Cicero 

műveit kell megvizsgálnunk.222 

 

                                                             
221 A becsület (honor) meghatározó szerepéről bővebben lásd: Jon E. LENDON, Empire of Honor: the Art of 
Government in the Roman World, Oxford, Clarendon Press, 1997, 36–55. A honor és öngyilkosság összefüggéséről: 
i.m.,  147. 
222 Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, Suicide and Self in Roman Thouht and Litarature, New York-London, 
Routledge, 2004, 31. 



81 
 

4.1.1. Cicero az öngyilkosságról 

 

Bármennyire is furcsának tűnjön első olvasásra, tény, hogy igen nehéz megfogalmazni: mit is 

gondolt valójában Cicero az öngyilkosságról. Ennek több oka is van. Először is, miként gyakran 

mondja, ő maga a szkeptikus „Új Akadémia” követője. Az iskola azt hangoztatta, hogy vannak 

biztosan meg nem ismerhető dolgok, olyanok, melyekről csupán valószínűségek állíthatók. 

Filozófusunk tehát szkeptikus, mely szkepticizmus az öngyilkosság kérdésében is 

megnyilvánulhatott. Továbbá Cicero gyakran használja a párbeszédes formát, melyekben a 

szereplők különféle véleményeknek adnak hangot, így adott esetben nehéz megállapítani, hogy a 

szerző melyik szereplőjével ért tulajdonképpen egyet. Cicerónak nyilván volt álláspontja az 

öngyilkosság kérdését illetően, de megállapításai olykor ködösek, ambivalensek, 

ellentmondásosnak tűnnek. Ezért aztán Ciceronak az öngyilkosság „etikájával” kapcsolatos 

megállapításait, melyekkel szétszórtan találkozunk a műveiben, csaknem lehetetlen vállalkozás 

közös nevezőre hozni.223 Ezt illusztrálandó elég, ha csak futólag áttekintjük ilyen szempontból 

különféle írásait.  

A legfőbb jóról és rosszról c. művében az egyik beszélgetőpartner, Torquatus azon a 

véleményen van, hogy a bölcs egyrészt megveti a halált, minthogy a halálban olyan állapotba 

került, melyben születése előtt volt, másrészt a fájdalom, illetve a szenvedés ellen azzal a 

tudással vértezi fel magát, hogy a legnagyobb fájdalomnak a halál vet véget, a közepes fájdalmak 

elviselhetők, amennyiben pedig mégsem, „nyugodt lélekkel itthagyjuk a kedvünk ellen való 

életet, mint valami színházat.”224 Ez azt jelenti, hogy az ember (a bölcs) elviselhetetlen szenvedés 

esetén dönthet legitim módon úgy, hogy kilép az életből. Ugyancsak ebben a műben egy másik 

szereplő, Cato úgy gondolja, hogy a bölcsnek olykor egyenesen kötelessége (officium) távozni 

az életből. Ezt akkor teheti meg, ha az életében több olyan dolog van, ami ellentétes a 

természettel. Mivel az időszerűség (opportunitas) hozzátartozik a boldog élethez, ha megfelelő 

időben (opportune) teheti, a bölcsnek kötelessége kilépni az életből, még ha a legboldogabb is.225 

Cato eszmefuttatásából az derül ki, hogy az öngyilkosság valójában a bölcs/a filozófus 

„monopóliuma”, “a tudatlanoknak, még ha ők boldogtalanok is, kötelességük életben 

                                                             
223 Vö. Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 32–33. 
224 Cic. Fin. 1,49. Lásd CICERO, A legfőbb jóról és rosszról (ford. Vekerdi József), Budapest, Kairosz, 2007, 75. 
225 Cic. Fin.3,60. Lásd CICERO, A legfőbb jóról és rosszról, 225–226. 



82 
 

maradni.”226 Egy harmadik szereplő, Piso mintegy példaként hozza fel az öngyilkosságot. Azt 

fejtegeti, hogy minden élőlény szereti önmagát. Mindenki meg van győződve afelől, hogy a 

legjobbat akarja magának, még akkor is, ha a halál mellett dönt. Így az öngyilkosság sem mond 

ellent annak a tételnek, hogy elképzelhetetlen olyan élőlény, amely gyűlölné önmagát. Az 

öngyilkos nem öngyűlöletből cselekszik, „hanem némelyikükön a fájdalom lesz úrrá, másokon a 

szenvedély, sokakat a harag ragad el, és amikor tudatosan vesztükbe rohannak, azt hiszik, hogy 

ezzel tesznek legjobbat maguknak.”227 Eszerint nem létezik „római módra” nemes, bölcs, 

filozófusi öngyilkosság. Aki öngyilkosságot követ el, erős érzelmi felindulásból teszi, és azzal a 

meggyőződéssel, hogy jót akar magának. 

A De re publica (Az állam) c. írásában a híres Scipio álma jelenetben Scipiót álmában 

meglátogatja halott nagyapja, akivel többek között a sztoikus erényfelfogásról beszélget. 

Beszélgetésük során szóba kerül az öngyilkosság kérdése is. A nagyapa azt állítja, hogy csak 

azok élnek igazán, akik földi szempontból halottnak számítanak, mivel megszabadultak a test 

börtönéből. Amit az emberek életnek neveznek, az valójában halál. Scipio kérdésére, hogy akkor 

miért nem mehet oda, ahol az élet valóban életnek nevezhető (azaz a túlvilágra, önkéntes 

halállal), a nagyapa azt válaszolja, hogy csak az isten szabadíthat meg a test börtönéből. Az 

istenfélő embernek meg kell őriznie lelkét a test börtönében. Az istenség akarata ellenére nem 

szabad eltávozni a földi életből, ugyanis ez azt jelentené, hogy az ember az istenség által kijelölt 

kötelesség elől menekül el.228 A nagyapa nem beszél arról, hogy létezhet-e olyan körülmény, 

melyben az isten megengedi, hogy az ember kilépjen a test börtönéből. 

Egy másik műben, a Tusculanumi eszmecserében viszont az M. rövidítésű szereplő már 

kifejezetten beszél arról, hogy az istenség olykor jogos okot ad az életből való önkéntes 

távozásra. Ilyenkor az ember (akárcsak Szókratész vagy Cato) nem az isten parancsa nélkül 

távozik, azaz nem töri szét – jogtalanul – börtöne zárját, sőt az istenség hívására és engedélyével 

lép ki az életből, és távozik a „homályból a világosságba.” Ilyen engedélyre azonban kizárólag a 

bölcs számíthat, aki egész életében valójában a halálra készült.229 A bölcs ember azzal, hogy 

                                                             
226  I.m. uo. 
227 Cic. Fin.5, 29–30. Lásd CICERO, A legfőbb jóról és rosszról, 316–317. 
228 Cic. Rep. 6,15. Lásd CICERO, Az állam (ford. Hamza Gábor), Budapest, Akadémiai Kiadó, 2007, 183–184.  
229 Vö. Arthur J. DROGE – James D. TABOR,  A Noble Death, 33. 



83 
 

lemond az élvezetekről, a testről mond le, illetve megszabadítja magát a testtől, így pedig 

szoktatja magát a halálhoz, mely nem más, mint valódi, a szó filozófusi értelmében vett élet.230 

Más részek az Államból és a Tusculanumi eszmecseréből ellentmondanak ennek az előbb 

idézett Platónt (Szókratészt) visszhangzó felfogásnak.  Cicero szerint az állam halála (pusztulása) 

bizonyos tekintetben olyan, mintha az egész világ pusztulna el.  Az államok számára a halál 

büntetés, szemben az egyes ember halálával, mely megszabadítja az embereket a büntetéstől, és 

nemcsak szükségszerű, hanem olykor egyenesen kívánatos is. Például abban az esetben, ha az 

embernek szegénységet, száműzetést, kínokat kell elviselnie, ilyenkor ugyanis kéznél van a 

gyors halál lehetősége, azaz az öngyilkosság.231 Ez nem jelenti azt, hogy Cicero jóváhagyja az 

ilyen menekülős öngyilkosságot, de azt igen, hogy quasi szinte magától 

értetődőnek/természetesnek tartja, vagyis egy szava sincs arról, hogy az ilyen öngyilkosság 

méltatlan vagy gyáva cselekedet volna. Valójában már-már szélsőséges patriotizmusából 

fakadóan,232 azt mondja, hogy egy állam öngyilkossága tragédia, felér a világ pusztulásával, míg 

az egyes ember öngyilkossága nem több puszta adatnál. Másutt úgy fogalmaz, hogy az 

öngyilkosság menedék. Az ember szabad arra, hogy kimeneküljön az életből, miként a hajós is 

kiugorhat a hajóból, ha kalózok üldözik. A szélsőséges körülményekben az ember végső vigasza 

az, hogy rendelkezésére áll a menedék, azaz az életből való önkéntes távozás. Az öngyilkosság 

olyan, mint otthagyni egy olyan lakomát, mely tivornyázássá fajult, és ahol az ember már nem 

szívesen van jelen. Ha az embert elviselhetetlen sorscsapások gyötrik, semmi sem kényszeríti 

arra, hogy eltűrje a kínokat. Az ember előtt mindig ott „áll a menekülés lehetősége: a halál, mint 

örök menedékhely, ahol semmit sem érzünk.233 Végül egy olyan szövegrészt ismertetünk, 

melyben Cicero egyenesen azt állítja, hogy az öngyilkosság helyes vagy helytelen volta az ember 

jellemének függvénye. A De officiis (A kötelességekről) c. munkája egyik eszmefuttatásában azt 

fejtegeti, hogy „néha ugyanazon körülmények között az egyik ember kénytelen öngyilkosság 

mellett dönteni, a másik viszont nem”. Catonak azért kellett az öngyilkosság mellett döntenie, 

mert kemény és határozott jellem volt, természete nem tudta volna elviselni a zsarnoknak még a 

látását sem. Ulixes (Odüsszeusz) simulékony jelleméhez nem illett volna az öngyilkosság a 

leglehetetlenebb helyzetekben sem, Aiax hajthatatlan jelleme viszont nem viselhette el a 

                                                             
230 Cic. Tusc. 1,74–75. Lásd CICERO, Tusculumi eszmecsere (ford. Vekerdi József), Budapest, Allprint, 2004, 47–48. 
231 Cic. Rep. 3,34. Lásd CICERO, Az állam, 155. 
232 Vö. Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 33. 
233 Cic. Tusc. 2,67 és 5,118. Lásd CICERO, Tusculumi eszmecsere, 108 és 252. 



84 
 

megaláztatást, neki mindenképpen a halált kellett választania. Eszerint tehát az öngyilkosság 

nem illik mindenkihez, és így nem is helyes mindenki részéről.234 Csakis a bölcs (sapiens) ember 

képes helyesen az önkezű halál mellett dönteni.235 

A fenti megállapítások ellentmondásosnak tűnnek, ám nem szabad megfeledkeznünk 

arról, hogy ezek a szövegek alapvetően nem az öngyilkosság kérdésében kívánják eligazítani az 

olvasót. A szövegeket kontextusba kell helyezni, ahhoz, hogy meg lehessen állapítani: mit 

gondolt Cicero valószínűsíthetően az öngyilkosságról.236 A legfőbb jóról és rosszról c. mű 

valójában ütközteti a különböző görög filozófiai iskolák álláspontját az élet céljáról. A Torquatus 

által képviselt epikureista nézőpont szerint az ember elviselhetetlen fájdalom esetében nyugodt 

lélekkel léphet ki az életből, mintha csak egy színházat hagyna hátra. Érdemes viszont felfigyelni 

arra, hogy a fő téma nem az öngyilkosság maga, hanem az epikureizmus filozófiai alapvetése. 

Cicero ezekkel, és nem az iskola öngyilkossággal kapcsolatos nézeteivel vitatkozik (vagy ért 

egyet azokkal). Cato a műben a sztoikus álláspontot képviseli. Arról beszél, hogy az embernek 

fel kell fedezni: mi illik a természetéhez és mi nem. Ha valaki olyan dolgokra irányítja vágyát, 

melyek nincsenek hatalmában, nincsenek a kontrollja alatt, szükségképpen boldogtalan lesz. 

Továbbá feladja az önmaga irányításának képességét, etikailag összezavarodottá válik, és képes 

a leggyalázatosabb tetteket is elkövetni. Csak a bölcs él a természetnek megfelelően, ami annyit 

tesz, hogy boldogságát nem kapcsolja a közömbös dolgokhoz (étel, ital, vagyon). Az 

öngyilkosság itt sem önmagában érdekes, hanem illusztrációként: mivel a bölcs cselekedetei 

összhangban vannak a természettel, önmaga belső természetével is, nem fél a haláltól, és nem 

azon van, hogy megnyújtsa az életét avégett, hogy pl. élvezetekhez jusson. Az öngyilkosság az 

ember autonómiáját illusztrálja. A bölcs ember racionálisan (és nem érzelmektől vezérelve) dönti 

el, hogy van-e lehetősége a természet szerint élni vagy se, ha nincs, szabadon a halált választja. 

A szakasz nem arról szól, hogy helyes vagy se az öngyilkosság, hanem példa arra, hogy 

mennyire független a bölcs ember az olyan dolgok tekintetében, melyeknek célja (telosz) nem 

kimondottan az erény.237 Cicero ezúttal sem a sztoikus öngyilkosság-felfogást kritizálja (vagy ért 

egyet azzal), hanem a sztoikus logikát igyekszik megcáfolni. 

                                                             
234 Cic. Off. 1,112. Lásd CICERO, Válogatott művei (ford. Boronkai Iván et al.), Budapest, Európa, 1987, 328. 
235 Arthur J. DROGE – James D. TABOR, A Noble Death, 33. 
236 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 37. 
237 Vö.Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 40–41.  



85 
 

Feltűnő, hogy a mű első és harmadik részében Cicero az epikureista, illetve a sztoikus nézeteket 

ismerteti, a második és negyedik könyvben ezek kritikáját, az ötödik könyvben Larisszai Philo 

Új Akadémiájának nézeteit, itt viszont nincs egy hatodik könyv, melyben ezeket megcáfolná, 

azaz az ötödik könyvnek nincs iker-könyve. Ez azt jelentené, hogy Cicero maga ezzel az 

iskolával ért egyet? Az Új Akadémia nézeteit mindenesetre barátjának Marcus Pisonak a szájába 

adja.238 Piso megjegyzése az öngyilkossággal kapcsolatban azonban futólagos. Nincs szó arról, 

hogy az helyes-e vagy helytelen. Piso kifejti, hogy az erény forrása az önszeretet, azaz, hogy az 

ember a legjobbat akarja saját magának. Ennek ellentmondani látszik az öngyilkosság ténye, 

vagyis, hogy az ember ártani akarhat önmagának. Piso tehát amellett érvel, hogy az öngyilkos is 

úgy gondolja, hogy tettével jót tesz önmagának, itt tehát inkább az öngyilkosság 

„pszichológiájáról” van szó. Nem maga az öngyilkosság a téma, hanem érvként szolgál egy 

tantétellel kapcsolatban (az ember jót akar önmagának, az ember természete szerint alapvetően 

morális lény, és önmaga mélyebb megismerése által jut el a saját természetéhez, hogy kövesse 

azt). Az önutálat Piso szerint valamilyen fájdalom, harag eredménye, de ilyenkor is 

meggyőződése az embernek, hogy jót tesz önmagával. Az önpusztítás egyfajta hibás 

gondolkodás következménye: jót akar az ember magának, csak éppen nem fogja fel, hogy 

összetéveszti a károsat a jóval. 

Cicero legkorábbi öngyilkossággal kapcsolatos megállapítása Az Állam c. művéből 

származik, Scipio álmából, melyben Scipio egy túlvilági utazásról számol be. Nem világos, hogy 

a „nec iniussu eius, a quo ille est vobis datus” mondat239 (annak az akarata ellenére, akitől 

lelketeket nyertétek) mire vonatkozik: arra, hogy az istenség adhat jelzést,240 hogy ideje önként 

távozni az életből, vagy ez az akarat magát a természetes halált jelenti? Mindenesetre a 

Tusculanumi eszemcsérékben Cicero elképzelhetőnek tartja, hogy az istenség néhány kivételes 

embernek jelezheti, hogy eljött az idő az élet önkéntes elhagyására.241 Ezt a két szöveget szokták 

egyébként úgy értelmezni, hogy bennük magának Cicerónak a véleményét olvashatjuk a kérdést 

illetően.242  Úgy tűnik, hogy Cicero bár alapvetően illegitimnek tarthatta az öngyilkosságot, 

ismer kivételeket (pl. Cato esete). Másutt pedig azt írja, hogy az ember szabad arra, hogy 

                                                             
238 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 41–42. 
239 A latin szöveget lásd M. Tullius CICERO, Librorum de Re Publica Sex (ed. C. F. W. Mueller), Leipzig, Teubner, 
1889. 
240 Cic. Tusc. 1,74. Vö. Arthur J. DROGE – James D. TABOR, A Noble Death, 33. 
241 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 48. 
242 John Michael RIST (ed.), The Stoics, Los Angeles, University of California Press, 1978, 244–246. 



86 
 

kimeneküljön az életből, mintegy kiugorjon a hajóból. Az élet lehet olyan, mint egy elfajult 

lakoma, a józan ember pedig dönthet úgy, hogy otthagyja az ilyen lakomát, vagyis nem csupán 

abban az esetben hagyhatja el az életet, ha mintegy isteni felmentést kap.243 A nyilvánvaló 

ellentmondások Cicero műveiben feloldhatóak persze azzal is, hogy az Államot 51-ben, míg a 

Tusculanumi eszmecserét (és a De finibus-t) 45-ben írta, ez idő alatt pedig megváltozott a 

gondolkodása,244 akárcsak Brutusnak Cato öngyilkosságával kapcsolatban, miként azt az előző 

fejezetben a plutarkhosz-i életrajzban láthattuk.245  

Kétségtelen, hogy Cicero leghíresebb megállapítása az öngyilkosságról De officiis (A 

kötelességekről) c. munkájából származik, ahol azt fejtegeti, hogy bizonyos emberekhez 

egyenesen illik az öngyilkosság. Ám itt is figyelembe kell venni a kontextust. Cicero itt a 

sztoikus négyszintű személyiséget (persona) tárgyalja. Az első az egyetemes persona, mely 

közös minden emberben. A második az altera pesona, a sajátosan individuális (a jellem, 

személyiség). A harmadik az a persona, melyet a sajátos körülmények, a sors, a fortuna hoz ki 

belőlünk. A negyedik persona pedig a szerep, a karrier, amit választunk.246 Elképzelhető, hogy 

Cicero talán nem is az öngyilkosságot magasztalja, hanem magát Catot, az erkölcsi győztest, aki 

a császárság korában is ideál maradt az arisztokrácia körében. 

Azt mondhatjuk tehát, hogy amennyiben Cicero öngyilkossággal kapcsolatos elszórt 

megállapításait kontextusba helyezzük, érzékeljük, hogy azok jobbára valamilyen állítás vagy 

tantétel illusztrációiként funkcionálnak. Ez persze nem jelenti azt, hogy bemutatott szövegek 

nem árulkodnak valamiképpen Cicero felfogásáról az öngyilkosság etikáját illetően. 

Természetesen azzal is számolni lehet, hogy a filozófus álláspontja változhatott az idők során. 

Óvatosan – Rist nyomán – annyi talán megfogalmazható, hogy Cicero (akárcsak Plátón) úgy 

gondolta: az öngyilkosság alapvetően helytelen, hacsak az istenség nem hagyja jóvá, nem küld 

valamiféle félreérthetetlen behívót az embernek.247 

 

 

 

                                                             
243 Cic. Tusc. 2,67; 5,118. Vö. Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 51. 
244 Im. uo. 
245 Lásd a 33–34. oldalon.  
246 Vö. Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 65–66. 
247 John Michael RIST, The Stoics, 239–241. 



87 
 

4.1.2. Az epikureista Lucretius az öngyilkosságról 

 

Az epikureusok öngyilkosság-felfogásáról érintőlegesen már szó esett az előző fejezetben, illetve 

fentebb, Cicero A legfőbb jóról és rosszról c. műve kapcsán. Ott egy bizonyos Torquatus az 

epikureizmus szócsöve. Láthattuk, hogy szerinte az ember nyugodtan kiléphet az életből, ha az 

már nem nyújt örömet a számára.248 Ám az epikureusok ennél összetettebben gondolkodtak az 

öngyilkosság kérdéséről. A rendelkezésünkre álló források alapján az epikureizmus négyféle 

felfogásáról beszélhetünk, melyek egymásnak ellentmondani látszanak. Az egyik felfogást éppen 

az imént idézett Torquatus fogalja össze, melyet az Epikurosz mondásait megőrző Vatikáni 

mondásokként ismert gyűjtemény egyik mondása így fogalmaz meg: a szükség gonosz dolog, de 

nem szükséges a szükség hatalma alatt élni249 ( κακὸν ἀνάγκη, ἀλλʼ οὐδεμία ἀνάγκη ζῆν μετὰ 

ἀνάγκης)250.  Ez azt jelenti, hogy az ember szabadon dönthet afelől, hogy kíván-e életben 

maradni az elviselhetetlennek érzékelt szenvedések között. Ám a Vatikáni mondások 

gyűjteményben olyan mondással is találkozunk, mely szerint az életből való önkéntes távozás a 

jellemgyenge emberekre jellemző: törpe minden tekintetben az az ember, aki mindenben jó okot 

talál arra, hogy elhagyja az életet (μικρὸς παντάπασιν ᾧ πολλαὶ αἰτίαι εὔλογοι εἰς ἐξαγωγὴν 

βίου).251Hogy mi számít jó oknak, abban az epikureizmus magasra tette a lécet: a vakság pl. nem 

elégséges ok.252 Ugyancsak nem elég jó ok a szegénység vagy a rossz körülmények. Ezt 

Lucretius így fogalmazza meg: 

Mert az alantas sors rútnak s a szűkös keserűnek 

Látszik, mely nem hagy békés, szép életet élni, 

És mintegy a halál kapuját zörgetteti vélünk.253 

 

                                                             
248 Cic. Fin. 1,49. 
249 Gnom. Vat. 9. Az angol szöveget lásd: 
https://newepicurean.com/epicurus/the-crucial-doctrines-of-epicurus-revised-version/vatican-library-list/(utolsó 
letöltés: 2024.08.21). 
250  A görög szöveget lásd: https://monadnock.net/epicurus/vatican-sayings.html (utolsó letöltés: 2024.08.21). 
251 Gnom. Vat. 38. 
252 Vö. Diog. Laert. 10, 119. Lásd DIOGENES LAERTIOS, Despre vietile si doctrinele filosofilor (A filozófusok 
életéről és tanításairól), Iasi, Polirom, 1997, 338. 
253 Lucr. 3.65–67. Lásd LUCRETIUS, A természetről (ford. Tóth Béla), Budapest, Kossuth, 1997,80. 

https://newepicurean.com/epicurus/the-crucial-doctrines-of-epicurus-revised-version/vatican-library-list/
https://monadnock.net/epicurus/vatican-sayings.html


88 
 

Továbbá az öngyilkosság ostoba, át nem gondolt dolog is. Példa lehet erre egy epikuroszi 

paradoxon, melyet Lucretiusnál is megtalálunk, s amely arról szól, hogy sokan a haláltól való 

félelmükben vagy az élet megutálása miatt választják a halált: 

Sőt a halál félelme miatt többen megutálják 

Gyakran az életet és napfényt is elannyira, hogy bús 

Szívvel képesek önként hívni halált a fejükre, 

Nem sejtvén, hogy e félsz éppen forrása bajuknak, 

Mely szégyent elfojt s a barátságok kötelékét 

Szétszaggatja, s feldúl minden szentet a szívben.254 

 

Az öngyilkosság eszerint nem csupán jogtalan, hanem nevetséges is. Végül a Vatikáni mondások 

között olyat is találunk, mely szerint az öngyilkosság egyenesen pozitív dolog is lehet, mégpedig 

abban az esetben, ha a bölcs a barátjáért hal meg: a bölcs nem érez nagyobb fájdalmat, amikor őt 

kínozzák, mint amikor a barátját kínozzák, és meghal a barátjáért. Mert ha elárulja a barátját, 

egész hátralévő életében zaklatott és zavarodott lesz az árulás miatt (ἀλγεῖ μὲν ὁ σοφὸς οὐ 

μᾶλλον στρεβλούμενος  ἢ στρεβλουμένου τοῦ φίλου, καὶ ὑπὲρ αὐτοῦ τεθνήξεται, εἰ γὰρ 

προήσεται τὸν φίλον ὁ βίος αὐτοῦ πᾶς διʼ ἀπιστίαν συγχυθήσεται καὶ ἀνακεχαιτισμένος 

ἔσται).255 

A fenti megállapításokból nyilvánvaló, hogy ellentmondás van aközött, hogy a bölcs 

bármikor elhagyhatja az életet és aközött, hogy jó indok nélkül csak a gyenge jellemű ember lesz 

öngyilkos. A jó indok pedig messze nem triviális. Ugyanakkor ellentmondás feszül az első 

mondásban hangsúlyos individualizmus és az utolsóban tetten érhető altruizmus között is.256  

Az első megállapítás (Gnom. Vat. 9) miszerint semmi nem kényszerít a szükség 

(szenvedés) hatalma alatt élni, a legkönnyebben értelmezhető. Nem arról van szó, hogy a 

bölcsnek olykor kötelessége a halált választani: a bölcs belátásán múlik, hogy mikor lép ki az 

életből. A hangsúly azonban nem magán az öngyilkosság aktusán, hanem a bölcs autonómiáján, 

szabadságán van. Az epikureista filozófia tanítása szerint az öröm nem annyira a külső 

körülményektől függ, hanem a belső döntésről. A bölcs szabályozza a vágyait, így elég számára 
                                                             
254 Lucr. 3.79–82. Lásd LUCRETIUS, A természetről, 80–81.  
255 Gnom. Vat. 56–57.  Vö. Diog. Laert.10, 121b: a bölcs, ha úgy hozza a szükség, meghal a barátjáért. Lásd 
DIOGENES LAERTIOS, Despre vietile si doctrinele filosofilor, 138. 
256 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 74–76. 



89 
 

az, hogy nem éhes, nem szomjas, nem fázik. Epikurosz tanítványa a mértékletességgel válik 

szabaddá a külső körülményektől (vö. Gnom. Vat.  33). Valójában a mértéktelenség az, ami 

megfosztja az embert a szabadságától. A fájdalommal szemben, melyet mindenáron kerülni kell, 

a bölcs a hálát helyezi szembe, az öröm tapasztalatait, melyek kiegyenlítik az aktuális fájdalmat. 

Az elme nem lehet hálátlan az átélt örömök iránt. A hálátlan sorsa olyan, mint a danaidáké, akik 

örökké a víz után vágyódnak, de el nem érhetik. Epikurosz, mondhatni, egészen másként 

gondolkodott, mint Dante. Dante úgy vélte, hogy: nessun maggior dolore che ricordarsi del 

tempo felice nella miseria (nincs nagyobb fájdalom, mint visszaemlékezni a boldog időkre a 

nyomorúságban). Epikurosz, éppen ellenkezőleg, azon a véleményen volt, hogy az aktuális 

szenvedést a korábban átélt örömök enyhíteni tudják.  Ez a filozófiai alapvetése a Gnom. Vat. 38 

állításának miszerint törpeségre vall kilépni az életből, illetve keresni a jó okot erre. Az ilyen 

ember egyáltalán nem fegyelmezett elme, és a hálára is képtelen. Beszédes tény egyébként, hogy 

Epikurosz, ellentétben sok sztoikus bölccsel, nem lett öngyilkos.257  

Az epikureista tanok szerint az ember leginkább a haláltól fél, és ezt a félelmet vetíti rá 

mindenre. A haláltól azért fél az ember, mert úgy gondolja, hogy szenvedése a halál után is 

folytatódik, hogy valamiképpen túléli a halált, ám az csupa szenvedést tartogat számára, mert a 

hádészban már semmiféle örömben nem lehet része. Epikurosz azzal a gondolattal próbálta 

megszabadítani az embert a halálfélelemtől, hogy a halál voltaképpen semmi, ahol a halál van, 

ott mi nem vagyunk, vagyis az olümposzi vallás túlvilágképzetének a nyomása alól próbálta 

felszabadítani az emberek elméjét. A halál szerinte kiszabadít az érzékek világából, nem jelent 

örömet, de fájdalmat sem. A bölcs mentes halálfélelemtől, mivel tudja hogy a halál 

elkerülhetetlen, ezért nem is akarja elkerülni. Innen érthető az a Lucretius által is 

megfogalmazott epikureista mondás, mely szerint a balga embert a haláltól való félelem még arra 

az irracionális tettre is rábírja, hogy attól való félelmében a halálba meneküljön.258 

A sztoikusokkal ellentétben, akik szociális lények voltak, az epikureusok megrögzött 

individualisták hírében álltak. Tartózkodtak attól, hogy részt vegyenek a közéletben és a 

politikában. Ám a  híres epikuroszi mondás, miszerint elvonultan, rejtőzködve kell élni (λάθε 

βιώσας) nem emberkerülő életmódot jelentett, hanem azt, hogy az ember baráti körben, kisebb 

társaságban, kisközösségekben él, mintegy a poliszon kívül, azaz tartózkodik a nyüzsgéstől. De 

                                                             
257 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 77. 
258 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 78. 



90 
 

ez nem jelentette azt, hogy Epikurosz polisz-ellenes lett volna, mi több, azon a véleményen volt, 

hogy éppen a polisz rendezettsége garantálhatja az ilyen baráti közösségek biztonságát. Az 

epikureizmusban igen fontos, és az öröm lényeges forrása volt a barátság, illetve a bizalom a 

barátok között.259  Innen érthető, hogy a bölcs inkább meghal (öngyilkos lesz) mintsem, hogy 

elárulja a barátságot. Az árulás után ugyanis sorsa a bölcshöz méltatlan lenne: az árulás 

következtében zavarttá és zaklatottá válna, illetve árulása holtig kísértené.260 Ez azt jelenti, hogy 

az öngyilkosság bizonyos esetben voltaképpen áldozat (önfeláldozás). Vagy fordítva: az 

önfeláldozás az öngyilkosság egy formájának tekinthető: az ember kész önmagát elpusztítani 

vagy elpusztíttatni a barátjáért. 

Láthattuk, hogy az epikureista iskola öngyilkossággal kapcsolatos nézetei éppoly 

ambivalensek (vagy annak tűnnek), mint Cicero megállapításai. Ez az ambivalencia úgy oldható 

fel, hogy az epikureisták elvi alapon, azaz az emberi szabadság megőrzése okán ugyan 

ragaszkodtak ahhoz, hogy az embernek bizonyos helyzetekben joga van kilépni az életből, mi 

több: kötelessége a halált választani, ha a barátság azt kívánja meg, ám ugyanakkor 

hangsúlyozták, hogy az öngyilkosságot az okok trivialitása balga, nevetséges, 

jellemgyengeségről árulkodó cselekedetté teszi. Lucretiusnál az öngyilkosság kérdésében két 

epikureista gondolatnak a lecsapódásával találkoztunk. Az egyik az, hogy a triviális okok 

(szegénység, mostoha körülmények) nem legitim okok az öngyilkosságra, a másik pedig az, 

hogy a halálfélelemből, illetve az élet megutálása miatt elkövetett öngyilkosság esztelen és 

szánalmas cselekedet. 

 

4.1.3. Seneca az öngyilkosságról 

 

Seneca műveiben intenzíven, már-már megszállottan foglalkozik az öngyilkosság kérdésével. 

Szinte mindegyik írásában elmélkedik az öngyilkosságról vagy a halálról. Ezzel kapcsolatban két 

megállapítást érdemes tennünk. Az egyik az, hogy Seneca túlzott érdeklődése a téma iránt 

egyrészt talán magyarázható a filozófus temperamentumával, illetve Nero rendszerének a 

“klímájával”.261 Seneca betegnek látta a római társadalmat és a közéletet. Úgy érzékelte, hogy 

ellentét feszül az erényes belső élet és az azt meggátolni igyekvő külső körülmények között. 
                                                             
259 Vö. Gnom. Vat. 34. 
260 Vö. Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 83–84. 
261 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 147. 



91 
 

Ezért aztán arra összpontosított, ami ezt a hatást semlegesíteni tudta, azaz a szabadságra, ami 

minden körülmények között megmarad az ember számára, és ez nem más, mint az önkéntes 

halál.262  A másik dolog, amit Seneca olvasásakor (egyáltalán bármilyen mű vizsgálata során) 

tudatosítani érdemes az, hogy amennyiben minden más témát mellőzve egyetlen kérdésre 

fókuszálunk (esetünkben az öngyilkosságra), úgy tűnhet, hogy szerzőnk megrögzötten 

öngyilkosság-centrikus.263 Magyarán: a sajátos olvasási fókusz egyfajta csőlátást eredményez, 

melynek következtében úgy érzékeljük, hogy Seneca lépten-nyomon az öngyilkossággal (vagy a 

halállal) foglalkozik. Kétségtelen, hogy Ciceróhoz vagy Lucretiushoz képest nagyobb 

érdeklődést mutatott az öngyilkosság kérdése iránt,264 ám ez nem jelenti azt, hogy ez amolyan 

központi téma lenne nála. Nyilván mellékesnek sem mondhatjuk.  

Minthogy Seneca alapvetően sztoikus filozófus, érdemes megvizsgálni, hogy mennyiben 

követte iskolája felfogását, illetve mennyiben tért el attól. A sztoikus filozófia öngyilkossággal 

kapcsolatos nézeteit az előző fejezetben (a görög kultúra öngyilkosság-reprezentációjánál) 

dióhéjban már ismertettük, most egy körképben áttekintjük, hogy mit is gondolt a sztoicizmus az 

öngyilkosságról. Köztudott, hogy az iskola az ókorban híres, vagy inkább hírhedt volt az 

öngyilkosság elfogadásáról. A sztoikus filozófia szerint az egyetlen jó az erény, az egyetlen rossz 

annak hiánya, minden más közömbös (adiaphora). Az élet, az egészség közömbös dolognak 

számított, de a természettel összhangban lévő közömbös dolognak, szemben például a halállal és 

betegséggel, melyek ugyan szintén közömbös dolgok, ám nem számítottak a természettel 

összhangban lévő közömbös dolgoknak. Az előbbiek előnyös, az utóbbiak kerülendő dolgok. Az 

embernek, amennyire lehetséges az előnyös dolgokat kell választania. Magától értetődik, hogy a 

természetnek megfelelően az életet kell választania a halállal szemben. Ám vannak kényszerítő 

helyzetek, melyekben a döntési lehetőségek beszűkülnek. Egy sztoikus metafora szerint (mellyel 

Cicerónál már találkoztunk) az élet egy lakomához hasonlít. Ahogy a lakomának öt ok vethet 

véget, ugyanúgy az életnek is: elviselhetetlen sorscsapás, zsarnoki kényszer, súlyos betegség, 

extrém szegénység/szükség, őrültség/téboly (ha az ember ezt előre érzi). Ez utóbbinak a lakomán 

a részegség felel meg.265 Az ilyen esetekben az öngyilkosság a bölcs ember számára lehetőség, 

                                                             
262 Lásd i.m., 149. 
263 Lásd i.m., 146. 
264  A kérdésről bővebben lásd Miriam T. GRIFFIN, Seneca: A Philosopher in Politics, Oxford, 1976, 374–376, itt: 
383–388. 
265 SVF (Stoicorum Veterum Fragmenta) 3.768. Lásd Joannes von ARNIM, Stoicorum Veterum Fragmenta, vol. 3, 
Stuttgart, Teubner, 1964, 190–191. 



92 
 

és megengedett. A sztoikusok szerint a legitim öngyilkosság egy racionális döntés eredménye, és 

semmiképpen sem patológikus. A racionális öngyilkosságnak három fajtája van.266  Először is 

racionális megfontolásból az embert a kötelesség késztetheti öngyilkosságra.  Ilyenkor az ember 

a barátoknak, a közjónak, a hazának tesz szolgálatot. A filozófiai alapozás úgy szól, hogy 

egyedül az erény jó, az élet közömbös dolog, még ha kívánatos, előnyös és természettel 

összhangban levő dolognak is számít. A barátság, a közjó, a haza érdeke ilyenkor felülírja az élet 

kívánatos voltát.267  Másodszor abban az esetben számít racionálisnak az öngyilkosság, amikor a 

közömbös, de kerülendő dolgok túlsúlyba kerülnek (pl. súlyos betegség, kínszenvedés). Ilyenkor, 

ha tehát a természettel ellentétes dolgok mintegy kényszerpályára állítják az embert, kötelessége 

(officium) kilépni az életből. Mégpedig azért, mert ezek a kényszerítő körülmények 

megakadályozzák abban, hogy gyakorolja az erényt, és a természetnek megfelelően éljen. Ilyen 

esetben az ember nincs döntési helyzetben, ami pedig feltétele az erénynek. Az ilyen helyzetben 

az öngyilkosság nem menekülés, azaz az ember nem megszabadulni akar a kínoktól, ami 

közömbös dolog, hanem azért dönt az életből való távozás mellett, mert nincs immár abban a 

helyzetben, hogy erényes életet élhessen. Nem szabad ehhez. Harmadszor racionális 

öngyilkosságról akkor beszélhetünk, ha az ember el szeretné kerülni, hogy valami szégyenletes, 

erkölcstelen dolgot tegyen vagy mondjon. Például abban az esetben, ha egy zsarnok a 

természettel ellentétes dolgokra kényszeríti. Ez a fajta öngyilkosság a dignitas-szal (méltóság) 

függött össze. 

Seneca követi a sztoikus iskolát abban, hogy három racionális okot jelöl meg a legitim 

öngyilkosságra.268 Az egyik ok az önfeláldozás. Az embernek késznek kell lennie meghalni a 

barátaiért. Az igazi barátság ugyanis az „melyet nem szakít szét sem remény, sem félelem, sem az 

önérdek (...),, amellyel együtt pusztul az ember, amelyért meg is hal.”269 A haza vagy a közjó 

érdeke is önfeláldozásra (önkezű halálra) késztetheti az embert: 

 

„ha arra szólít a kötelesség, hogy meghalj a hazádért és összes polgártársad üdvét életed árán 

váltsd meg, nem pusztán türelemmel, hanem még szívesen is hajlandó vagy-e odanyújtani 

nyakadat? Ha hajlandó leszel ezt megtenni, számodra nincs más jó. Mert mindent odahagysz, 
                                                             
266  A racionális öngyilkosság sztoikus felfogását Englert összefoglalása nyomán ismertetem. Lásd Walter ENGLERT, 
Seneca and the Stoic View of Suicide, in: The Society for Ancient Greek Philosophy Newsletter, 184, 1990, 4–6. 
267 Vö. Joannes von ARNIM, Stoicorum Veterum Fragmenta, 187. 
268 Lásd Walter ENGLERT, Seneca and the Stoic View of Suicide, 7–8. 
269 Sen. Ep. 6,2. Lásd SENECA, Prózai művei (ford. Bollók János et al.), 1. kötet, Budapest, Szénzár, 2002, 110.  



93 
 

hogy ezt megszerezd. Lásd be, mekkora az erény ereje: meghalsz a hazádért, még ha rögvest kell 

is meghalnod, amint megtudtad, hogy ezt kell cselekedned.”270 

 

Másodszor racionális oknak számít a krónikus, gyógyíthatatlan betegség, az aggastyánkorral 

együtt járó leépülés, amikor nincs mód az erény gyakorlására.  Az 58. levélben Seneca azt a 

kérdést járja körül, hogy szabad-e meggyorsítani a halált, helytelen dolog-e nem bevárni a véget? 

Létezhet-e olyan helyzet, amikor az embernek kötelessége kiszabadítani a testben vergődő 

lelket? Seneca válasza a következő: 

 

„nem hagyom ott az öregséget, ha egészben megőriz magamnak, - már ami jobbik részemet illeti. 

De mihelyt kikezdi, megtépázza az értelmemet, mihelyt nem hagy többé élni, csak vegetálni, már 

ugrom is ki a romos, omladozó házból. Betegség miatt nem menekülök a halálba, ha gyógyítható, 

és nem árt a lelkemnek. Fájdalmamban nem emelek kezet magamra: ilyenkor vereség a halál. De 

ha megtudom, hogy soha nem szabadulhatok meg tőle, kilépek: nem a kellemetlenség miatt, 

hanem mert mindenben akadályozni fog, amiért él az ember. Gyenge és gyáva alak, aki a 

fájdalom miatt hal meg, de ostoba, aki amiatt marad életben.”271  

 

Ám Seneca nem csupán arról beszél, hogy a fájdalom/szenvedés önmagában nem ok az életből 

való távozásra, hanem másutt arról is, hogy a bölcsnek a szörnyű fájdalmak ellenére is életben 

kell maradnia mindaddig, amíg hasznára tud lenni közösségének vagy családjának.272 

Harmadszor racionális okból az ember méltósága (dignitas), illetve jelleme megőrzése végett 

léphet ki önként az életből. A bölcs pedig, ellentétben a balgával, pontosan tudja, hogy mikor 

forog kockán a becsülete/méltósága. Ha a körülmények szégyenletes, nemtelen életre 

kényszerítenének, az élet szolgasággá válik. Ilyenkor az embernek jogában áll úgy cselekedni, 

ahogyan egy bizonyos spártai kamasz cselekedett. Amikor ezt a fogságba esett ifjút első ízben 

utasították arra, hogy vigye oda új gazdájának az éjjeliedényt, azt mondta, hogy nem lesz 

                                                             
270 Sen. Ep. 76, 27. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 333–334. 
271 Sen. Ep. 58, 35–37. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 256. 
272 Sen. Ep. 98,16.  Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 490. 



94 
 

rabszolga, és a falon szétzúzta a fejét.273 Seneca szerint szabadság, szemérmesség és derék jellem 

(libertas, pudicitia, mens bona)274 nélkül ugyan lehet élni, ám az ilyen életnél jobb a halál.275 

 Seneca öngyilkossággal kapcsolatos szövegeinek olvasása során két dologra figyelhetünk 

fel. Az egyik az a lelkesültség, ahogyan a kérdést tárgyalja, a másik (és ez a sokatmondóbb) az 

öngyilkosságnak a szabadsággal (libertas) való összekapcsolása.276 A lelkesültség nyilván abból 

adódik, hogy Seneca az öngyilkosságot az emberi szabadság megnyilvánulásának tartja.277 

Ahelyett, hogy az ember a zsarnokság alatt nyög és sóhajtozik, inkább észre kellene vennie, hogy 

a szabadság az önkéntes halál révén mindenkor karnyújtásnyira van: 

 

„bárhová tekintesz, ott vár balsorsod vége. Látod azt a szakadékot? Ott lehet lezuhanni a 

szabadságba. Látod azt a tengert, azt a folyót? Azok mélyén lakozik a szabadság. Látod azt a 

csenevész, kiszáradt, terméketlen fát? Arra van felakasztva a szabadság. Látod a nyakad, a 

torkod, a szíved? Mind menekülést jelent a szolgaságból. Számodra túlságosan megerőltető nagy 

lelki és testi erőt igénylő kiutakat mutatok? De kérded, melyik út vezet a szabadsághoz? 

Bármelyik ütőér a testedben!”278 

 

Valójában Senecát nem az egyén joga érdekelte az öngyilkossághoz, hanem az egyén lehetősége 

az élettől való megszabadulásra, abban az esetben, ha az élet már nem szólhat az erény 

gyakorlásáról.279 Mai olvasatban talán a leginkább megdöbbentő az, hogy Seneca az 

öngyilkosság lehetőségét isteni gondviselésnek látja. Az istenségnek szerinte gondja volt arra, 

hogy az embert akarata ellenére senki és semmi ne tarthassa vissza a menekülés lehetőségétől. 

Ezért a halált tette a leginkább „kézenfekvővé” az ember számára. A lélek könnyen 

megközelíthető helyen van, bármikor, különösebb erőfeszítés nélkül kilehelhető. Az önkéntes 

halál azt jelenti, hogy a sorsnak (a végzetnek) nincs abszolút hatalma az ember felett. A 

gondviselésről c. traktátusban maga az istenség beszél így: 

                                                             
273 Sen. Ep. 77, 14–15. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 339. 
274 A latin szöveget lásd L. Annaeus SENECA, Moral Essays (ed. John W. Basore), vol. 3.,  London and New York, 
Heinemann, 1935. 
275 Sen. Ben. I. 11.4. Lásd SENECA, Prózai művei, (ford. Bollók János et al.), 2. kötet, Budapest, Szénzár, 2004, 321. 
276 Lásd Walter ENGLERT, Seneca and the Stoic View of Suicide, 8. 
277 Vö. John Michael RIST, The Stoics, 248. 
278 Sen. De ira. 3.15.6. Lásd SENECA, Prózai művei, 2. kötet, 131–132. 
279 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 147. 



95 
 

„távozásotokra nem szabtam olyan hosszú időt, mint világba lépésetekre; egyébként nagy 

hatalma volna veletek szemben a sorsnak, ha az ember annyira lassan halna meg, mint ahogyan 

születik. Minden pillanat, minden hely arra emlékeztessen benneteket, hogy mennyire könnyű 

megválni a természettől és odavetni eléje az adományát.”280 

Az öngyilkosság Senecánál a szabadság háromféle felfogásához kötődik. Ez a szabadság 

(libertas) mindenekelőtt szabadság az élet megpróbáltatásaitól a halál által.281 Seneca tehát 

először is úgy tekint az öngyilkosságra, hogy az ember általa megszabadulhat a gyógyíthatatlan 

betegségtől, a szenvedéstől, kíntól, öregkori szenilitástól. A 10. erkölcsi levélben Epikuroszt 

idézve azt írja, hogy nehéz dolog ugyan szükségben élni, de nem szükséges, hogy szükségben 

éljünk, majd azzal folytatja, hogy hálával tartozunk az istenségnek azért, hogy senkit nem lehet 

erőszakkal visszatartani az életben, ezáltal pedig az ember hatalmat nyer a végzet (a sors) 

felett.282 Nem istentelenség erőszakot alkalmazni önmagunk ellen, nem szükséges kivárni a 

természet szabta határt. Ez utóbbi azt jelentené, hogy az ember nem él az istenség által felkínált 

szabadsággal.283 A halál hasznos dolog, „mert sokakat szabadított meg gyötrelmektől, 

nélkülözéstől, panaszoktól, rimánkodástól és a csömörtől. Senkinek sem vagyunk hatalmában, ha 

hatalmunkban van a halál. (mors in nostra potestate)”284 Ám miként fentebb láthattuk: a 

szenvedést Seneca önmagában nem tartja jó oknak az öngyilkosságra. Csakis akkor léphetünk ki 

az életből, ha a hosszúra nyúlt szenvedés akadályoz az erények gyakorlásában, a mérlegelést 

pedig kizárlólag a bölcs ember tudja elvégezni. 

A szabadság továbbá szabadság a méltóság (dignitas) megóvására. 285 Seneca szerint „a 

legocsmányabb halál is jobb, mint a legtakarosabb szolgaság (praeferendam esse spurcissimam 

mortem servituti mundissimae). Fentebb láthattuk, hogy a filozófus egy rabszolgának eladott 

spártai kamaszt állít példaképül olvasói elé, aki drasztikus módon végzett magával, amiért 

szerinte alantas munkára utasították. Seneca nyilván nem arra gondolt, hogy ilyen és hasonló 

esetekben mindig az öngyilkosság mellett kellene dönteni, egyszerűen csak dicséri a fiú 

bátorságát, hősiességét, hogy a szabadságot és a méltóságot mindennél többre becsülte. Miként 

Englert megjegyzi, itt Seneca inkább római, mint sztoikus, a rómaiak ugyanis igen nagyra 

                                                             
280 Sen. Prov.  6, 7–8. Lásd SENECA, Prózai művei, 2. kötet, 27. 
281 Lásd Walter ENGLERT, Seneca and the Stoic View of Suicide, 9. 
282 Vö. Sen. Ep. 10,12. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 128. 
283 Vö. Sen. Ep. 70,14–16. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 298–299. 
284 Vö. Sen. Ep. 91, 21. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 436. 
285 Lásd Walter ENGLERT, Seneca and the Stoic View of Suicide, 10. 



96 
 

értékelték a szabadságot, főleg a császárság alatt, amikor azt esetenként kíméletlenül 

megnyirbálták.286 Seneca felfogásában az örök exemplum, Cato éppen az öngyilkosságával 

bizonyította azt, hogy szabad.287 

Végül a szabadság Seneca felfogásában szabadság a félelemtől.288 A filozófus úgy 

gondolja, hogy a félelem, a halálfélelem is, a szabadság hiányával magyarázható. Ez nála egy 

igen fontos, újra meg újra visszatérő téma. Az embernek meg kell értenie, hogy a halál kegyelem 

és jótétemény, a szabadságot jelenti a sors viszontagságai között. A halál felszabadít a jövőbeli 

aggodalmak alól, sőt az alól is amivé válhat az ember  extrém körülmények között (pl.  

kínszenvedés, kínvallatás). Sokfajta kereszt (crux), azaz nyomorúság létezik, de a 

legkétségbeejtőbb helyzetben is, a szabadságba való lépésként, ott van a halál. Az élet 

voltaképpen a „halál kegyelméért” vagy „jótéteményéért” (beneficio mortis) szerethető.289Seneca 

szerint a tudat, hogy bármikor kiléphetünk az életből, megment a félelemtől, akár a kínoktól való 

félelemtől is. Felszabadít a félelem alól, éppen azáltal, hogy átvesszük a kontrollt elménk fölött. 

Az öngyilkosság azért is opció, mert meg lehet őrizni a racionális gondolkodást, illetve az erény 

útján lehet maradni. Az emberi lét egyik legnagyobb vigasza, hogy meg lehet szakítani az életet 

azon a ponton, amikor a kín még nem vette át az uralmat az elme felett. Az a tény viszont, hogy 

az öngyilkosság szabadságot jelent a félelemtől, nem jelenti egyúttal azt is, hogy helyénvaló 

lenne az, ha valaki, őrületből vagy hirtelen haragból, kívánja a halált (deposcunt mortem). 

Seneca elítélni látszik azt a fajta öngyilkosságot, melyet fellobbanásból követnek el. Az ilyen 

ember bátorsága lehet dicséretes, az ok viszont már nem: 

„látsz olyan embereket is, akik jobban kívánják a halált, mint ahogy az élethez ragaszkodni 

szoktak. Mégsem tudom melyikükről gondoljam, hogy nagyobb bátorságot öntenek belénk, azok-

e, akik követelik a halált, vagy pedig azok, akik vidáman és nyugodtan várják, mivel az előző 

sokszor fellobbanásból és kitörő méltatlankodásból ered (ex rabie interdum ac repentina 

indignatio), az utóbbi viszont szilárd megfontolásból származó nyugalom. Van olyan ember, aki 

a halálra haragudva lép a halálhoz (venit aliquis ad mortem iratus).” 290 

 

                                                             
286 Lásd Walter ENGLERT, Seneca and the Stoic View of Suicide, 11. 
287 Arthur J. DROGE – James D. TABOR,  A Noble Death, 35. 
288  Lásd Walter ENGLERT, Seneca and the Stoic View of Suicide, 12. 
289  Vö. Sen. Ad Marciam 22,3. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 34. 
290 Vö. Sen. Ep. 30, 12. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 184. 



97 
 

Seneca gyakran buzdítja olvasót arra, hogy minél többet elmélkedjenek a halálról, emlékeztessék 

magukat a halálra (dic tibi dormituro: ‘potes non expergisci,’ dic exporrecto: ‘potes non dormire 

amplius’– mikor aludni térek, mondd ezt: „Lehet, hogy nem ébredsz fel többé.” Amikor 

felébredtem, azt mondd: „Lehet, hogy nem alszol többet.”).291 Ez azért fontos, mert így juthatunk 

közelebb az önismerethez. Az ember az idő múlásáról (velocitas temporis) elmélkedve ismerheti 

fel, hogy pl. a testi örömök nem állandóak, mintegy elfutnak az embertől.292 Ez az elmélkedés 

vezeti el az embert arra, hogy valami állandóbbra figyeljen (aliquod bonum mansurum 

circumspicere).293 Ám Seneca a halandóságról nem úgy elmélkedik, hogy általában beszélne a 

halálról, hanem sokkal inkább az öngyilkossággal összekapcsolva. Így rá tud mutatni arra, hogy 

nem csak az öröm, hanem a fájdalom is megszűnik a halálban, tehát mindkettő közömbös 

(adiaphora) a bölcs számára. Noha a haláltól általában félnek az emberek, és gonosz dolognak 

tartják, a halál önmagában se nem jó, se nem rossz, a róla való elmélkedés, konkrétabban a saját 

halálunkról, sőt az önkéntes halálról való elmélkedés azzal a haszonnal jár, hogy az ember 

felismeri az erény abszolút érvényességét, és minden más trivialitását. Továbbá, miként fentebb 

láthattuk, amennyiben úgy tekintünk a halálra mint amit önként magunkra vállalhatunk, és nem 

mint elkerülhetetlenre, sorsszerűre, azzal megtörjük Fortuna hatalmát, aki éppen a halál által 

gyakorolja az emberre leginkább a hatalmát. Ha az ember elfogadja a halált (nem passzívan, 

hanem aktívan!), az azt jelenti, hogy nem az ember van a halál hatalmában, hanem a halál van az 

ember hatalmában. Egyszóval a halálról (és az öngyilkosságról) való elmélkedés gyakorlatilag 

egy stratégia a halálfélelem ellen: nem kell félned attól, ami a hatalmad alatt áll. 

Seneca egynémely szövegét olvasva294 az lehet az érzésünk, hogy a filozófus egyenesen 

öngyilkosságra buzdítja olvasóit. Ez természetesen nem így van. Seneca példái valójában afféle 

„sprituális gyakorlatként”, ha úgy tetszik, meditációként szolgálnak arra, hogy az ember 

felismerje:  mi az ami belső, és mi az, ami külső, mi az, ami a természet szerint való, és ami nem. 
295 A halálról való elmélkedés azért is fontos, mert a halál mond ítéletet az ember életet felett. 

Akkor derül ki, hogy az ember végig komédiázott-e az életében vagy önazonos életet élt:  

 

                                                             
291 Vö. Sen. Ep. 49, 10. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 226. 
292  Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 155. 
293 Vö. Sen. Ep. 27, 3. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 175.  
294 Pl. a fentebb idézett Sen. De ira. 3.15.6. 
295 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 156. 



98 
 

„hogy mennyire jutottam valóban, azt a halálra bízom, döntse el ő. Így hát nem félénken készülök 

el arra a napra, mikor félrehányva minden kendőzést és fortélyt, magamról fogom megítélni, 

vajon csak szóban vagyok-e szilárd, vagy érzésben is, vajon csak színlelés és komédia volt-e 

mindaz dacos szavaimban, amit a sors ellen szegeztem”. 296 

 

Ezt a halállal való találkozást lehet mintegy megjeleníteni azzal, hogy az ember a saját önkéntes 

haláláról elmélkedik. Az önkéntes halálról való elmélkedéssel, azzal, hogy az ember kész, ha 

szükséges kilépni az életből, mentálisan mintegy modellezi majdani megjelenését a „halál 

ítélőszéke” előtt297 Végül Seneca felfogásában az öngyilkosság egyfajta exemplum, tanúskodás, 

mártírium is lehet. Erre Catonak (és magának Senecának) az öngyilkossága az eklatáns példa. 

Nem Cato szégyenül meg, bármennyire is megalázó körülmények között lépett ki az életből, 

hanem Caesar, a zsarnok. Cato halálával mindenki számára nyilvánvalóvá vált, és így mindenki 

el is gondolkodhat arról, hogy mi az, ami a természet szerint való.  

Seneca nem csupán a racionális okokból elkövetett, és ennélfogva az etikailag igazolható 

öngyilkosságról beszél, hanem a meggondolatlan, következésképpen helytelen öngyilkosságról 

is. A forró (szenvedély) és a hideg (unalom, undor, csömör) érzelmek egyaránt öngyilkosságba 

taszíthatják az embert. Az ilyen öngyilkosság természetesen helytelen. Több mondanivalója 

Senecának inkább az életuntságból (fastidium) elkövetett öngyilkosságról van. Éppen a filozófia 

tanulmányozása erősítheti fel az emberben a halálvágyat (libido moriendi), illetve az élet 

megvetését. Az események szakadatlan ismétlődése a hiábavalóság vagy az élet 

fölöslegességének, értelmetlenségének az érzetét keltheti az emberben, aki végül ezt kérdezi: 

quousque eadem, meddig még ugyanaz? Aki halálvágyból vagy életundorból mond nemet az 

életre, az Seneca szerint nem eltávozik (exire), hanem elfut (fugere) az életből.298 Egyébként 

először ő fogalmazza meg az ókori irodalomban,299 hogy öngyilkossági ok lehet az, ha az ember 

nem találja a helyét (horror loci), ami miatt magától is, az élettől is menekül. Szerzőnk ezt, 

Epikuroszt idézve, nevetségesnek tartja: 

                                                             
296 Vö. Sen. Ep. 26, 5. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 173. 
297 Vö. Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 157. 
298 Sen. Ep. 24, 25-26. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 170. Vö. még Sen. Tranq. 2, 8–15. Lásd SENECA, 
Prózai művei, 2. kötet, 207–208. 
299 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 176. 



99 
 

   „nevetséges az életuntságtól futni a halálba, mikor életmódod kényszerít, hogy a halálba 

fuss.”300 

Ez a fajta öngyilkosság kerülendő. Ez esetben ugyanis arról van szó, hogy az ember valamilyen 

szenvedélynek esik áldozatul, belebonyolódik a helytelen gondolkodás szövevényébe, valójában 

az erény látszata hajszolja a halálba.301 Ezért Seneca arra buzdítja olvasóját: ama rationem, 

szeresd az értelmet!302 

4.2. Öngyilkosság a latin  „szépirodalomban” 

A szépirodalom szót nem azért tettük idézőjelbe, mintha nem létezne latin szépirodalom. 

Természetesen létezik, bár a kifejezés nemigen használatos. Általában a latin irodalom kifejezést 

szoktuk használni, és értjük alatta mindazt, amit az ókorban latin nyelven írtak, a filozófiától 

kezdve, a histográfián át, a regényig. A latin „szépirodalmat” nem csupán az áttekinthetőség 

kedvéért tárgyaljuk külön, hanem azért is, mert abban, a „műfajból” adódóan az öngyilkosságnak 

másfajta reprezentációival találkozhatunk, mint a fentebb tárgyalt filozófiai vagy filozófiai 

jellegű művekben. Ebben a fejezetben a dráma,-és komédiairodalmat, a költészetet, valamint a 

regényirodalmat fogjuk megvizsgálni abból a szempontból, hogy miként ábrázolják az 

öngyilkosságot.  

4.2.1. Öngyilkosság Seneca drámáiban 

 

Seneca felfogásában az öngyilkosság nem csupán az emberi szabadság megnyilvánulása, 

nemcsak spirituális/mentális gyakorlat vagy tanúskodás lehet, hanem tévút, kognitív zsákutca is. 

Az ember azért kerül kognitív zsákutcába, mert képtelen felismerni a hibáit. A hibák fel-nem-

ismerése abból adódik, hogy az ember ezek között a hibák között él. A rossz nem kívülről 

érkezik, hanem az emberben magában van, a zsigereibe telepszik, ezért aztán igen nehéz 

kigyógyulni belőle. Az ember nincs tudatában annak, hogy szellemileg beteg. Valójában egyfajta 

kábulatban, álomban él, amiből fel kell ébrednie ahhoz, hogy tévelygéseit tudatosíthassa, miként 

az álmot is csak azután beszélhetjük el, miután felébredtünk.303 Ez a mély álom, a képtelenség, 

hogy nemet mondjunk arra, ami nem a természet szerint való, leginkább az olyan 

                                                             
300 Sen. Ep. 24, 22. 
301 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 177–178. 
302 Sen. Ep. 74,21.. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 321. 
303 Vö. Sen. Ep. 50,4; 53,8. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 228; 237–238. 



100 
 

öngyilkosságban mutatkozik meg, melyet az ember azért követ el, mert nem nyert meg 

valamilyen külső tárgyat, azaz a vágy, a szenvedély tárgyát. Ez esetben az öngyilkosság nem 

exemplum, nem tanúskodás, és nem a szabadság kifejeződése, hanem irracionális önpusztítás.304 

Ezt Seneca a Phaedra c. drámájában mutatja be. 

Phaedra tragédiája az, hogy illegitim szerelembe esik, beleszeret mostohafiába, 

Hippolütoszba, meg szeretné győzni arról, hogy szerelme jogos és legitim, de mivel ez nem 

sikerül, öngyilkos lesz. Hill szerint az öngyilkosságban olyan menedéket lát, ahol majd nem lesz 

jelen a dilemma a hűséges feleség és a szenvedélyes szerelmes között.305 Phaedra a drámában 

többször is bejelenti öngyilkossági szándékát. Először akkor, miután a dajkájával való 

beszélgetésben kiderül, hogy szenvedélye semmiképpen sem lehet legitim (ezt a dajka 

bizonygatja Phaedra érvei ellenében; azt kéri, hogy hűtse le szenvedélyét). Ekkor mondja azt, 

hogy öngyilkosságot követ el, mégpedig azért, hogy mentse a jóhírét: 

Non omnis animo cessit ingenuo pudor.                     

 paremus, altrix. qui regi non vult amor, 

 vincatur. haud te, fama, maculari sinam.306 

 

Nemes szívem szemérme nem szűnt teljesen. 

Agg dajka, így lesz. Meggyőznöm szerelmemet 

nincs mód? Legyőzöm. Hírem, folttalan maradsz.307 

 

Az asszonyt valójában nem a szemérem (pudor) motiválja, hanem csupán annak a látszata. A mi 

olvasatunkban nem egy alapvetően jó és erényes nő, aki szeretne hűséges lenni, de alulmarad a 

szenvedélyével való harcban.308 Phaedra amennyiben mostohafiát meggyőzhetné szerelme 

legitim voltáról, ha ez a szerelem viszonzást nyerhetne, azt teljesen összeegyeztethetőnek tartaná 

a szeméremmel. Ez jelzi, hogy mennyire elhomályosítja értékrendjét a szenvedély. Phaedra 

egyszerre akarja megőrizni szemérmességét (pudor) és esztelen szenvedélyét (furor). Másodszor 

akkor szándékozik öngyilkos lenni, miután szerelmet vallott mostohafiának. Amikor a fiú végre 
                                                             
304 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 158. 
305 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 160. 
306 A latin szöveget lásd L. Annaeus SENECA, Tragoediae (ed. Rudolf Peiper, Gustav Richter), Leipzig, Teubner, 
1921. 
307 Sen. Phaedr. 250 kk. Lásd SENECA, Drámái (ford. Eiler Tamás et al.), Budapest, Szénzár, 2006, 172.  
308 Hanna M. ROISMAN, Women in Senecan Tragedy, in: Scholia NS, vol. 14 (2005), 72–88, 75. 



101 
 

megérti, hogy Phaedra – rébuszokban – az iránta való szerelemről beszél, elborzad, és 

fajtalannak nevezi mostohaanyját. A fiú Phaedra érintésétől is borzad, kész arra, hogy leszúrja az 

asszonyt, amiről az asszony azt gondolja, hogy ez esetben tisztességes halálban lehetne része.  

Ám itt is inkább az őrülete szólal meg: a fiú kardjával szúrná le, az asszony pedig abban, hogy a 

fiú kardja által lelné halálát, valamiféle morbid szexuális kielégülést talál.309 Ez a más keze által 

előidézett öngyilkosság egyszerre lenne büntetés, bűnhődés és kielégülés.310 Harmadszor 

Phaedra az alvilágból visszaérkező Thészeuszt (a férjét) fenyegeti öngyilkossággal (azzal a 

karddal tervezi megölni magát, amit Hippolütosz hátrahagyott). Okként a szégyent jelöli meg, 

amiért mostohafia erőszakot követett el rajta. A valódi ok azonban a megalázottság, melyet a 

visszautasított szerelem miatt érez. Akárcsak a mostohafiával folytatott párbeszédben, ezúttal is 

rébuszokban beszél: nem mondja ki nyíltan, hogy Hippolütosz erőszakolta volna meg, szavait 

akár úgy is lehetne értelmezni, hogy a kard, melyet a kezében tart, a saját bűnösségéről 

tanúskodik. Mindenesetre hagyja, hogy Thészeusz a fiára gyanakodjon. Vajon miért nem 

hazudik nyíltan? Mert szíve mélyén szégyen égeti? Miért hazudik mégis? Mert úrrá lett rajta a 

szenvedély, ami most már szerelemből gyűlöletté változott? Akárcsak az előbbi két 

öngyilkossági-szándék jelenetben, Phaedra célja az, hogy középutat találjon a furor (szerelmi 

téboly) és a pudor (szemérem) között: se az egyiket, se a másikat nem szeretné feladni. Ám 

Seneca szerint ez nem lehetséges: választani kell a szerelmi téboly és a lélek integritása között.311  

Phaedra végül csak azután lesz öngyilkos, hogy megpillantja Hippolütosz szétroncsolt 

testét. Ekkor vallja be nyíltan a bűnét Thészeusznak. Egyrészt azt mondja, hogy halála bűnhődés:        

 

        ím e kézzel bűnhődöm 

előtted, álnok lelkem vassal oltva ki,312   

ugyanakkor úgy fogja fel a halálát, hogy ezáltal követni tudja mostohafiát az alvilágba, és eggyé 

lehetnek a halálban, ha már a földi életben nem lehettek egymáséi. Vagyis úgy gondolja, hogy a 

halálban eléri azt, amit az életben nem tudott elérni. A halál mintegy örökre megengedi neki az 

                                                             
309  Lásd Michael COFFEY–Roland MAYER (ed), Seneca: Phaedra, with introduction and commentary, Cambridge, 
1990, 154 kk. 
310  Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 169. 
311 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 172. 
312 Sen. Phaedr. 1175–1176.  Lásd SENECA, Drámái, 202. 



102 
 

élet által megtagadott vérfertőző viszonyt.313 Hogy a szenvedély mennyire összezavarta, és 

mennyire nem képes egyértelműen az erény vagy a bűn mellett dönteni, bizonyítja az a mondat, 

amellyel öngyilkosságra buzdítja magát: 

         Morere, si casta es, viro; si incesta, amori.  

                              halj, ha tiszta vagy, férjedért, ha parázna vagy, a szerelmedért.314  
 

Ez azt jelenti, hogy a legvégén sem tudja megfogalmazni, hogy voltaképpen miért is végez 

magával. Phaedra a szenvedély, saját szenvedélyének az áldozata. Öngyilkossága előtt sem adja 

fel szenvedélyét, – épp ez a szenvedély taszítja öngyilkosságba. 

Thészeusz azzal bünteti, hogy nem máglyán égetteti el, mint a fiát, hanem egyszerűen eltemeti, 

hogy  

                                                gravisque tellus impio capiti incubet. 

 
e hitszegő főn föld feküdjék súlyosan.315  

Phaedra öngyilkossága nem nemes öngyilkosság, azaz nem szabad döntés vagy racionális 

mérlegelés eredménye (melynek során az ember pl. felméri, hogy a puszta élet fenntartásáért a 

természetével ellentétes dolgok elkövetésére kényszerülne), hanem kognitív hiba eredménye. 

Phaedra negatív exemplum, arról tanúskodik, hogy milyen önpusztításba viszi az embert a 

szenvedélye. Ennek ellenére Seneca nem tagad meg tőle egyfajta részvétet. Phaedra nem 

felakasztja magát (ami római szempontból gyáva, szégyenletes halálnem), hanem karddal, római 

módra végez magával. Az írói részvét azonban nem jelenti azt, hogy Seneca pozitívan látná 

Phaedra öngyilkosságát. 

Miként azt a Seneca az öngyilkosságról c. alfejezetben láthattuk, a filozófus bizonyos 

esetekben tiszteli az öngyilkosság aktusát, de nem ad minden tekintetben zöld utat az 

öngyilkosságnak. Annak ellenére, hogy valóban sokat foglalkozott – főleg leveleiben – a halállal 

és az öngyilkossággal, nem állíthatjuk, hogy valamilyen morbid módon a halál szerelmese lett 

volna. Éppen ellenkezőleg.  Amikor ő maga ifjúkorában betegsége miatt az öngyilkosságot 

fontolgatta, végül az élet mellett döntött, a családját tartva szem előtt, illetve a filozófiát mint 

                                                             
313 Vö. Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 174. 
314  Sen. Phaedr. 1184-1185.  Lásd SENECA, Drámái, 202–203. 
315 Sen. Phaedr. 1280.  Lásd SENECA, Drámái, 205. 



103 
 

erőforrást.316 Seneca egyáltalán nem helyesli az öngyilkosságot mint elhamarkodott vállalkozást; 

még ha nyomós okok  sürgetik is az embert arra, hogy véget vessen az életének. A gondos 

megfontoltságnak meg kell előznie egy ilyen lépést. A halálvágy, mint minden más szenvedély 

kerülendő.  A haragból elkövetett öngyilkosság buta és esztelen cselekedet. Ennek a gondolatnak 

drámai megfogalmazásával találkozunk a Hercules furens c. művében. A dráma azzal ér véget, 

hogy Hercules szándékával ellentétben nem lesz öngyilkos. Sokak szerint ez ellentmond egyrészt 

Seneca véleményének az öngyilkosság kérdésében, másrészt dramaturgiailag sem következetes, 

és legfőképpen: nem sztoikus. Ám ez csak abban az esetben igaz, ha Senecát az öngyilkosság 

afféle ókori prókátorának tartjuk. Láttuk azonban, hogy messze nem ez a helyzet.317 

Hercules Seneca drámájában erőszakos és konfliktuskereső, indulatos, nyughatatlan és 

bosszúszomjas hős. Tulajdonképpen a szenvedély, a harag (furor) készteti öngyilkosságra, 

pontosabban ez az, amiért eszeveszetten vágyik a halálra. Őrülete valójában harag.318 

Amennyiben öngyilkos lenne, azt jelentené: végképpen legyőzte a szenvedély, ugyanaz, mellyel 

szörnyeket pusztított, vagy ellenségeken állt bosszút.319 

Hercules úgy érzi, hogy amit korábban tett (őrületében legyilkolta gyermekeit) nem hiba, hanem 

scelus (gaztett), azaz felelősséget vállal tettéért. Mégis, ez a tett magyarázható (és menthető) 

azzal, hogy nem volt magánál annak elkövetésekor. Ám miután kijózanodik őrületéből, hibát 

követne el, ha a halál mellett döntene. Amikor végül Hercules maga ellen fordítja az íját, 

Amphütrion (az apa) azt mondja, hogy a hős egy scelus volens sciensque, azaz tudatos gaztettet 

fog elkövetni, ha kitart elhatározása mellett: 

 

                                          Látod, most már bűnözöl, 

                                           tudván s akarva is.320 

 

Ezt a tettet már nem lehetne menteni azzal, hogy tudattalanul teszi az ember. Végül Hercules 

azért áll el szándékától, mert apja öngyilkossággal fenyegetőzik, vagyis azzal, hogy fia tette 

megölné őt. Hercules tehát az apjáért, fiúi szeretetből dönt az élet mellett. Mindez pedig 

                                                             
316 Vö.Sen. Ep. 26.4, 78.2–4. Lásd Amy R. ROSE: Seneca and Suicide: The End of the Hercules Furens, in: The 
Classical Outlook, vol.60, No. 4, 1983, 109–111, itt: 110. 
317 Vö. Amy R. ROSE: Seneca and Suicide, 109. 
318 A régiek gyakran azonosították a haragot az őrülettel. Vö. Sen. De ira 2.20.1. 
319 Lásd Amy R. ROSE: Seneca and Suicide, 110. 
320 Sen.HF 1300. Lásd SENECA, Drámái, 60. 



104 
 

maximálisan összhangban van Seneca tanításával miszerint bármekkora legyen is a fájdalma 

valakinek, amíg használni tud és használnia kell, kötelessége az életet választani. Hercules 

valójában egy indulatos, szenvedélytől űzött hősből, azáltal, hogy nem követ el öngyilkosságot, a 

fájdalmat elviselő sztoikus hőssé válik. Mint barátja Thészeusz mondja: maga ellen küzdött, - és 

győzött: 

 

Térj eszedre, fékezd megszokott 

vad szenvedélyed, s lelked, mely mindent legyőz, 

szedd össze most! Nagy erényeddel kell küzdened 

magad ellen is: ne hagyd őrjöngni Herculest!321   

Hercules korábban egyetlen eszközt ismert a gonosz legyőzésére: annak totális elpusztítását. 

Saját magát is ilyen totálisan akarja pusztítani.322 Végül azonban eljut odáig, hogy 

Erényem, rajta, apám parancsát tűrjed el!  

Ezt is csapjátok Hercules munkáihoz: 

éljünk! 323 

 A dráma üzenetét egy mondatban így lehetne megfogalmazni: életben maradni hőstett!   

 Utolsóként röviden egy olyan drámával foglalkozunk, mely nagy valószínűség szerint 

nem Senecától, hanem egy utánzójától származik,324 ám hagyományosan Seneca neve alatt 

tartják számon. A Hercules az Oeta hegyén című dráma azért is különösen érdekes, mert 

Hercules úgy jelenik meg benne mint aki önként feláldozza magát az Oeta hegyen, és ezáltal 

elnyeri helyét az Olümposz világában. Ilyenként egyedülálló a görög világban.325 Herculesre 

hosszú haláltusa várna, mivel féltékeny felesége, Déianeira egy olyan inget küldött neki, mely 

Nessus (Nesszosz) vérével volt átítatva. Ez az ing ráégett Herculesre, rettenetes kínokat okozva 

neki. Ám a hős voltaképpen nem a szenvedés elől menekül, amikor úgy dönt, hogy – önként – 

máglyán égeti el magát. Nem őrületében lép a máglyára, miként azt a róla szóló mítoszban 

láthattuk.326 Szándéka az, hogy fényes, emlékezetes halállal távozzon a földről. A máglyán 

                                                             
321 Sen.HF 1275. Lásd SENECA, Drámái, 59. 
322 Vö. Amy R. ROSE: Seneca and Suicide, 111. 
323 Sen. HF 1315–1317. Lásd SENECA, Drámái, 60. 
324 SENECA, Drámái, 15. 
325  Martin HENGEl, Crucifixion, Philadelphia, Fortress Press, 1977, 5. 
326 Lásd az 10–11. oldalon.  



105 
 

atyjához, Jupiterhez könyörög, és azt kéri, hogy amennyiben egyetlen jajszó nélkül tűri el a 

kínokat (hasonlókat egyébként ahhoz, melyet a Nessus-ing okozott), atyja fogadja magához az 

Olümposzra. Önkéntes halála nem egyszerűen előremenekülés a halálba, nem közönséges 

öngyilkosság, hanem áldozat. Sőt egyfajta engesztelés: 

„Ha az én dicsőségemet zengi Phoebus mindkét partja, s a szkíták népe meg az izzó part, melyet 

a Nap teljes fényével hevít, ha béke uralja a földet, ha nem panaszkodnak a városok, és nem 

fertőzi oltárait senki istentelen, ha eltűnt a bűn, engedd be, kérlek, lelkem az égiek közé!”327 

Herculesnek tehát nem csak azért lehet helye az égiek között, mert jajszó nélkül viseli el a 

kínhalált, hanem azért is, mert békét és istenfélelmet hoz a világnak. Hercules a máglyán látja a 

megnyílt eget, és így szól: 

                                vocat ecce iam me genitor et pandit polos: venio pater.328 
                        Látod, szólít már atyám, s kitárja előttem égi ajtaját. Jövök, apám!329 
 
Tekintete megváltozik, békét és férfias rendületelenséget sugároz, majd amikor már úgy látja, 

hogy „a bátor halálnak eleget áldozott”, magára húzza az égő hasábokat, és elég a máglya 

lángjában. Végül még gyászoló anyja, Alcmena (Alkméné) is megérti, hogy Hercules önkéntes 

halálával egy „új istenség költözött templomainkba”. A kar pedig így dícséri a hőst: 
 

Styx árnyai nem kaparintják meg 

a hőst sohasem: legyetek bátrak,  

s Lethe vizén úgy nem terel át majd  

bal végzetetek!330 

Hercules önkéntes, bátran viselt kínhalála tehát minimum exemplum a tisztelői számára: aki 

hozzá hasonlóan rendületlenül, sztoikus módon néz szembe a halállal, az éppen úgy elkerüli a 

Léthét és az alvilági létmódot, ahogyan Hercules is elkerülte. Pozitívan fogalmazva meg 

ugyanezt: Hercules tisztelőire Jupiter hajléka vár.331 

                                                             
327 Sen. HO. 1698–1703. Lásd SENECA, Drámái, 413. 
328 Latin szöveg: https://www.thelatinlibrary.com/sen/sen.hercules.shtml (utolsó letöltés: 2025-06-09). 
329 Sen. HO. 1725. Lásd SENECA, Drámái, 414. 
330 Sen. HO. 1980–1985. Lásd SENECA, Drámái, 421. 
331 Amennyiben a dráma a Kr. u. 2. század első felében született, akár arra is gyanakodhatunk, hogy maszívan benne 
lehet a kereszténység elleni polémia. Szemben Jézussal, aki nem hőshöz méltóan néz szembe a halállal (vö. Mk 14, 
33) és nem hőshöz méltóan szenved, Hercules jajszó nélkül, férfiasan szenvedi el a legnagyobb kínokat. Vö. Origen. 
CCels. 2.24.37. Lásd: ÓRIGENÉSZ, Kelszosz ellen (ford. Somos Róbert), Budapest, Kairosz Kiadó, 2008, 128.138. A 
dráma datálásához lásd: C.W. MARSHALL, The Works of Seneca the Younger and Their Dates, in: Gregor 
DAMSCHEN– Andreas HEIL (eds.): Brill’s Companion to Seneca, Leiden–Boston, Brill, 2014, 33–45, 40. 

https://www.thelatinlibrary.com/sen/sen.hercules.shtml


106 
 

 

4.2.2. Öngyilkosság Plautus komédiáiban 

 

Az öngyilkossággal végződő be nem teljesült szerelem vagy az öngyilkossággal fenyegetőző 

frusztrált szerelmes gyakori témája a fikciós latin irodalomnak. Az irodalmi öngyilkosságok 

(Seneca drámáit leszámítva) több szempontból a filozófiai eszmény megfordítását jelentik. A 

filozófia az öngyilkosság etikájával volt elfoglalva, az életből való kilépés racionális okaival, az 

öngyilkos szerelmes, ha szóba kerül a filozófiai írásokban, az ostoba iskolapéldája. A be nem 

teljesült szerelemmel járó frusztráció, illetve ennek következményeként az öngyilkosság, azt 

jelenti, hogy az egyént teljesen hatalmába kerítette a szenvedély.332  

Plautus komédiáiban a fiatal, frusztrált szerelmes, illetve az öngyilkosság(i szándék) 

toposznak számít. Az öngyilkossággal való fenyegetőzés tipikus viselkedés a komédiákban. Az 

ilyen komédiák alapcselekménye a következő: adott egy fiatalember egy előkelő családból, aki 

egy bizonyos városban idegen vagy rabszolgának lett eladva. Ott őrülten beleszeret egy 

alacsonyabb státuszú lányba, akinek meg akarja nyerni vagy tartani a szerelmét. Ám a szerelem 

beteljesülésének útjába áll a kettejük között fennálló szociális szakadék. A fiatalembernek 

riválisa egy gazdag vagy előkelő, rendszerint idős ember, aki meg akarja szerezni a lányt. 

Valójában nem is annyira szerelemről van szó, mint inkább erotikus vágyról. A nők általában 

prostituáltak. A fiatal szerelmesnek minden ügyességét latba kell vetnie, hogy sikerrel járjon. 

Azon a ponton, amikor a darabban minden reménytelennek látszik, a fiatal szerelmesek eldöntik, 

hogy inkább öngyilkosok lesznek, mintsem, hogy elszakítva éljenek egymástól. Ezt látjuk 

Plautus Asinaria (Szamárvásár), a töredékes Cistellaria (Ékszerdoboz) és a Pseudolus c. 

komédiákban. Mi most közelebbről a Szamárvásár c. komédiával fogunk megismerkedni. A két 

főszereplő, Argyrippus és Philaenum között egy adott ponton a következő párbeszédre kerül sor: 

 

Philaenium: Hová sietsz ? 

Argyrippus: Ég veled: az Alvilágban majd látlak. Mert én bizony, mihelyt lehet, már életem 

lerázom. 

Philaenium:  s engem, ártatlant, miért akarsz megölni éppígy? 

                                                             
332 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 87. 



107 
 

Argyrippus: Én téged? Hisz ha hallanám, hogy élted fogy, magam már odaadnám az életem, az 

enyém a tiedhez adnám. 

Philaenium: Hát akkor mért is fenyegetsz, hogy élted elveszíted? Mit gondolsz, én majd mit 

teszek, ha szavad szerint cselekszel? Bizonyos, hogy csak ugyanazt, amit te téssz magaddal.333 

Persze, az ilyen öngyilkossági fenyegetőzések a komédiákban erősen karikírozottak, de tény, 

hogy a bizonyos körökben jellemző kellett hogy legyen ez a fajta viselkedés, ha humor forrásává 

válhatott. Érdekes, hogy két évszázaddal később Ovidius a Remedia Amoris (A szerelem 

orvosságai) c. művében azt ígéri, hogy költeménye csillapítja az öngyilkosságot fontolgató 

szerelmes ilyen hajlamait.334 Arra kéri Ámort, hogy a szerelmet tegye játékká, ne legyen belőle 

véresen komoly tragédia: 

Mért teszi sok szerető, hogy hurkot kötve nyakára 

végezi jó magasan, fenn a gerenda szögén? 

Mért verik át mások rideg ércü tőrrel a szívük? 

Béke barátja ha vagy, emberölést ne okozz! 

Rázza le rossz viszonyát, mielőtt belehalna az ember, 

s akkor nem terhel senki halála, Ámor! 

Gyermek vagy magad is, csak játssz, legyen ennyi a dolgod, 

és ha uralkodol is, gyermeki módra tegyed!335  

Seneca is írt arról, hogy egyesek jelentéktelen okokból dobják el maguktól az életüket. Többek 

között vannak olyanok, akik szerelmi csalódásból, barátnőjük ajtaja előtt akasztják fel magukat. 

Ha ezt Seneca példaként hozta fel, az annyit jelent, hogy az így elkövetett „bosszú-öngyilkosság” 

nem volt éppen elszigetelt jelenség.336  

Mi lehetett Plautus szándéka a karikírozott „öngyilkossági jelenetekkel”? Mondhatjuk-e 

azt, hogy míg a filozófia a racionalitást, az érzelmek kontrollját hangsúlyozta, a komédia a 

humorral küzdött a frivol és könnyelmű öngyilkosság ellen? Az lehetett vajon a szándék, hogy 

                                                             
333 Plaut. Asin. 600–616. Lásd PLAUTUS, Vígjátékai, ( ford. Devecseri Gábor), 1. kötet, Budapest, Helikon, 1977, 
116. 
334  Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 89. 
335 Ov. Rem.am. 16 kk. Lásd OVIDIUS, A szerelem művészete/ A szerelem orvosságai (ford. Bede Anna, Szathmáry 
Lajos), Budapest, Európa, 1982.  
336 Sen. Ep. 4,4. Lásd SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 106.  



108 
 

mintegy nevetségessé tegye az öngyilkosságot (hasonlóan ahhoz a humoristához, aki a humor 

eszközével tematizálja az alkoholizmust, amivel jó esetben nem legitimálja, hanem nevetségessé 

téve egyúttal vállalhatatlanná is teszi)? Akárcsak a filozófia a komédia is bolondként ábrázolja az 

Erósznak foglyul esett szerelmest (vö. Phaedra), ám a humor eszközével teszi. Fontos tény 

(nyilván a műfajból adódóan is!), hogy a komédiákban végül mindig elmarad az öngyilkosság. 

Ugyancsak fontos, hogy jó szándékú segítők az öngyilkosság bejelentése után – csipkelődő 

humorral – diszkreditálni igyekszenek a tettet, illetve közbe is lépnek a szerelmesek érdekében. 

A fentebb idézett jelenet után, amikor a szerelmesek megrendülten egymás karjában sírnak, 

Leonida, a rabszolga így szólítja meg Argyrippust:  

 

Leonida: Üdvözlégy, uram. Füst ez a nő, kit átölelve tartasz? 

Argyrippus: Micsoda ? 

Leonida: Mert könnyezik tőle a szemed, azért kérdem.337 

Egyszóval a komédiák úgy mutatják be a szerelmi vágyat, hogy az orvosolható, gyógyszere 

pedig nem az öngyilkosság, ahogyan azt a fiatalok az első akadályok felmerülésekor 

gondolják.338 

 

4.2.3. Öngyilkosság a latin költészetben 

A latin szerelmi költészet alapszituációja az, hogy a költő szerelmes egy olyan nőbe (vagy 

férfiba), aki nem vagy kelletlenül viszonozza a szerelmét. A költő annyira áldozatul esik a 

szerelemnek, hogy képtelen uralkodni magán, ellentétes érzelmek szövevényébe kerül, melyeket 

képtelen megérteni (vö. odi et amo, gyűlölök és szeretek )339, vagy quasi rabszolgává válik. Ez 

utóbbit Ovidius így fogalmazza meg: 

Ó, csak volna az én úrnőm jobb szívvel irántam, 

hogyha rühes rabként épp neki szánt a nagy ég! 

                                                             
337 Plaut. Asin. 620–621. Lásd PLAUTUS, Vígjátékai, 117. 
338 Vö. Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 91. 
339  Catull. 85. Lásd CATULLUS, Versei (ford. Aranka György et al.), Budapest, Európa, 1978, 121. 



109 
 

Én nyomorult! Én rab! S nő e hatalmas erő... 340 

A latin szerelmi költészetben tehát valóra válik a legrosszabb, amitől a filozófusok tartottak: az 

ember valamilyen külső dologra irányítja a vágyát, és ez a külső dolog egyfolytában kínozza őt.  

Ám van itt egy különös dolog: az öngyilkosság ugyan gyakori toposza a latin szerelmi 

költészetnek, ám csak a mitológiai feldolgozásokban (pl. Hősnők levelei). A szerelmes római 

költő vállalja a rabszolgaságot, de nem áll szándékában öngyilkosságot elkövetni, noha 

megverselt mitikus hőseiben dicsérni látszik azt.341 A költőnek rengeteg szenvedést kell kiállni, 

és hajlandó is ezekre, de ezek sohasem elégségesek arra, hogy költővel kimondassák: távozni 

kíván az életből. A latin költő nem követi mitikus példáit. Ezt látjuk mind Catullus, mind 

Propertius, mind pedig Ovidius esetében. 

Ebben a fejezetben két költővel foglalkozunk behatóbban, Vergiliusszal és Ovidiusszal, 

illetve egyetlen prototípikus öngyilkossággal, nevesen Dido esetével, melyet mindketten 

feldolgoztak. Vergilius az Aeneisben hosszan, 230 sorban beszéli el Dido öngyilkosságát, azaz 

azt, hogy mit tesz az emberrel a furor amoris (a szerelmi őrület/téboly). Dido érzelmi 

forgószélbe kerül. Egyrészt ragaszkodik a pudorhoz (szüziesség), mely nem annyira – mint 

általában – szexuális vonatkozású erény, hanem a pietas (kötelesség a közösség, irányában, a 

hagyományok, a múlt tisztelete) női párja, másrészt pedig az Aeneász iránt érzett szenvedélyes 

szerelméhez. Dido hű szeretne maradni halott férje (Sychaeus) emlékéhez, örökké özvegy 

kívánna lenni (univirata – egy férj felesége), ennek ellenére szó szerint halálosan szerelmes lesz 

Aeneászba.342 Minél inkább elhatalmasodik rajta a szenvedély, annál inkább elhanyagolja 

kötelességét: a város falainak építése is abbamarad. Egyébként a Dido iránti szerelme miatt egy 

időre Aeneász is megfeledkezik kötelességéről: túl hosszan időzik a városban, és nem veszi észre 

népe elégedetlenségét.  Végül Aeneász emlékezik az pietas-ra, ám Dido nem emlékezhet a 

pudor-ra, mivel azt már feladta. Minthogy ezzel voltaképpen a személyiségét adta fel, az 

öngyilkosság mellett dönt. Úgy látja, hogy Aeneász iránt érzett szerelme bűn (culpa), ő pedig 

elárulta a férjét (non servata fides).343 De továbbra is a kötelesség és a szenvedély között 

vergődik. Olyannyira feladná minden méltóságát szerelméért, hogy az már számára is 

                                                             
340 Ov. Am. 2.17. Lásd OVIDIUS, Szerelmek (ford.Gaál László et al.), Budapest, Tertius, 1998, 59. 
341 Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 92–93. 
342 Szenvedélyét tűzként, lángként, nyílként, sebként írja le (flammae, ignes, sagittae, vulnera). Vö. Ver. Aen. 1.67, 
4.23, 4.66, 1.660, 1.688, 4.2, 4.69–67. A magyar szöveget lásd VERGILIUS, Összes művei (ford. Lakatos István), 
Budapest, Európa, 1984. Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 108. 
343 Verg.Aen. 4.19, 4.552, 4.596. Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 111–112. 



110 
 

elviselhetetlen. Új szerelme elárulta, férje emlékét ő árulta el, népe pedig – úgy érzi – megveti. 

Egyszóval olyannyira beszűkült az élete, hogy sem arra nincs módja, hogy szenvedélyének éljen, 

sem arra, hogy életét a kötelességnek szentelje: 

 

 Nem lehetett hát élnem, amint a vadállatok élnek, 

 Házasság és bűn nélkül, sosem esve e gondba.344 

Ez két dolgot jelenthet: 1) Dido bánja, hogy nem maradt özvegy, 2) sajnálja, hogy nem adhatta át 

magát gondtalanul, következmények nélkül a szenvedélynek, az állatok módjára.345 Dido 

megcsúfolva érzi magát Aeneász által, tébolyában arról fantáziál, hogy népével felgyújtja a 

távozó trójaiak hajóhadát. Végül megátkozza szerelmét és a trójaiakat. Halálát egyfajta 

áldozatnak is szánja, mely bosszúját garantálná: 

kelj, Bosszú Szelleme, csontom 

Hamvaiból, és irtsd karddal, tűzvésszel e dardán 

Gyarmatokat.346 

Dido színpadiasan hal meg, öngyilkossága publikus. Máglyát készíttet, melyen elégeti Aeneász 

képmását, és minden hátrahagyott trójai tárgyat, illetve mindent, ami Aeneászra emlékezteti (pl. 

a nászágyat), és a máglyán tőrrel végez magával.  Ám nehezen sikerül meghalnia: mintha nem 

akarna meghalni igazán, mintha nem is ez lenne a sorsa, csupán magára szabta, mert nem volt 

már képes racionálisan gondolkodni. Akármennyire is gyűlöli Aeneászt, közös ágyukon hal meg, 

Aeneász képe mellett, azaz az édesnek nevezett emlékek között. Teljesen össze van zavarodva, 

egyszerre szeret és gyűlöl: 

Megpillantja azonban jól-ismert nyoszolyájuk, 

S azt a palástot, az íliumit, mire könnye kicsordul, 

S vár kicsit és rájuk dőlvén így sír fel, utolszor: 

„Óh, emlékeim, édesek! 347 

                                                             
344 Verg. Aen. 4.549–550. 
345 Vö. Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 115. 
346 Verg. Aen. 4.624–625. 
347 Verg. Aen. 4.646–650. 



111 
 

Végül Junó könyörül meg rajta, és elküldi Iriszt, hogy megszabadítsa Didót a haláltusától. Mint 

mondja: 

Nam quia nec fato, merita nec morte peribat,  

sed misera ante diem, subitoque accensa furore.348 

 

…nem bűneiért, de nem is sors-szabta halállal,  

ámde időnap előtt pusztult a szegény, esze vesztve.349 

Ahogyan Junó látja a tettet, úgy kell látnia az olvasónak is: Dido nem bűneiért halt szükségszerű 

halált, nem sorsszerű volt a halála, hanem idő előtti, és a furor (a téboly) okozta. Dido esete a 

szerelmi téboly emberfeletti erejét példázza, vagy miként Hill fogalmaz: a máglya szégyentelen 

szerelmének monumentuma.350 Tette nem dicséretes, de érthető. Vergilius együttérzéssel beszéli 

el, és ilyen együttérzést vár az olvasótól is.351 Ennek ellenére tébolyodottnak nevezi: Dido furens 

femina, őrjöngő nő.352  

Dido esetét Ovidius is feldolgozta Heroides (Hősnők levelei) című művében.  Ezek a 

„levelek” műfajilag egyedülállóak a görög-római irodalomban,353 melyek többségében elhagyott 

hősnők írnak szerelmesüknek/hitvesüknek (Penelope Ulyssesnek, Deianeira a hűtlen 

Herculesnek stb.). A 7. levél Dido (vagy Elissa) búcsúlevele Aeneászhoz, mielőtt végezne 

magával. A Hősnők leveleiben és az Átváltozásokban Ovidius egyébként számos mitológiai 

öngyilkosságot dolgoz fel. Az utóbbiban az öngyilkossági szándékot gyakran meghiúsítja az, 

hogy a hősök az utolsó pillanatban átváltoznak valamilyen állattá, növénnyé vagy élettelen 

dologgá.354  

Dido levele azzal kezdődik, hogy a nő sejteti halálát, de nem mondja, hogy önkezével vetne 

véget az életének. Sejti, hogy a levél nem érhet célba, szerelmét nem bírhatja szándékának 

                                                             
348 A latin szöveget lásd VERGIL, Bucolics, Aeneid, and Georgics (ed. J. B. Greenough), Boston, Ginn & Co., 1900. 
349 Verg. Aen. 4.696–697. 
350 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 116. 
351 Richard C. MONTI, The Dido Episode and the Aeneid: Roman Social and Political Values in the Epic, Leiden, 
Brill, 1981, 77–78. 
352 Verg.Aen. 5.6. 
353 Peter E. KNOX, Ovid: Heroides: Select Epistles, with introduction and commentary, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1995, 14. 
354 Myrrha fává, Met. 10.312-502, Byblis patakká, Met. 9.450-665, Daedalion madárrá, Met. 11.291-345. Lásd 
Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 124. 



112 
 

megváltoztatására. Később sem utal konkrétan arra, hogy megöli magát, a halálát viszont kész 

ténynek veszi: 

Képzeld, hogy szélvész ragad el - de szavam sose váljék 

jóslattá! - mit idéz akkor a gondolatod? 

Tüstént csalfa szavad, hamis esküd tűnne elébed, 

 s hogy küldted, te galád fríg, a halálba Didót!355 

Konkrét utalás az öngyilkosságra csupán a levél végén történik: 

Bárcsak látnád, hogy nézek ki, mig írom e szókat, 

 írok, ölemben már ott van a trójai kard.356 

Ovidiusnál Didóban nincsenek pregnánsan ellentétes érzelmek, nincs odi et amo, nincs 

feszültség a királynői kötelesség és a szerelmes nő, az officium és az amor között.357 Dido nem 

gyűlöli Aeneászt, nem átkozza meg sem őt, sem utódait, nincs benne bosszúvágy. Ő egy 

megcsalt és alázatos szerelmes. Öngyilkosságba nem az őrülete kergeti, hanem mélységes 

szomorúsága és az elhagyott kedves szégyene. Dido egy összetört szívű asszony, de úgy tűnik, 

nem annyira királynőként, mint inkább nőként szégyenkezik. Ovidiusnál Dido sokkal „simább”, 

kevésbé ellentmondásos, kevésbé komplikált személyiség, mint Vergiliusnál. Végül is Ovidius 

tenerorum lusor amorum358 volt, aki játékosan fogta fel a szerelmet, és nem annyira komolyan, 

mint az elégikus költők. Nem lehet nem észrevenni, hogy Dido levelét belengi egyfajta könnyed 

elégikusság. Dido (tervezett) öngyilkossága inkább szép, esztétikus, mintsem tragikus. Ovidius 

minden bizonnyal úgy gondolta, hogy a szerelmi játékhoz nem illik az öngyilkosság, Amor és 

Thanatosz nem illenek össze. Ezért aztán nem is szerelmi őrültként ábrázolja Didót. Továbbá a 

levélből hiányzik az öngyilkosság morbid leírása. Ha nem ismernénk a történetet, akár olyan 

folytatás is elképzelhető lenne, hogy Dido életben marad. Egy öngyilkosságra készülő nőt látunk, 

nem öngyilkost. Ez persze lehet műfajilag is meghatározott, minthogy ez egy levél, egy 

monológ, amelyben nem írhatja le valaki riportszerűen a saját öngyilkosságát. Arra azonban 

lenne lehetőség, hogy Dido akár morbid részletességgel, beszélje el: miként szándékozik 

végrehajtani tettét. Ez viszont elmarad. Kérdésünk lehet: vajon arra hívja-e Ovidius az olvasót, 

                                                             
355 Ov.Her. 7.68 kk. Lásd OVIDIUS, Hősnők levelei (ford. Muraközy Gyula), Budapest, Helikon, 1985, 41. 
356 Ov.Her. 184–185.Lásd OVIDIUS, Hősnők levelei, 44. 
357 Vö. Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 141. 
358  Lásd Ov.Tr. 3.73–76. 



113 
 

hogy felejtse el, amit a történet befejezéséről tud, és legyen hajlandó nyitva hagyni a történetet? 

Így Dido utolsó sorait öngyilkossági fenyegetésnek lehetne értelmezni, amiből nem lesz tett, ha 

Aeneász jobb belátásra tér, és (legalábbis egy ideig még) Kárthágóban marad. 

4.2.4. Öngyilkosság a latin regényirodalomban 

A ránk maradt latin regényirodalom mindössze két műből áll, az egyik Petronius Satyriconja 

(mely töredékesen maradt ránk), a másik pedig Apuleius Metamorphoses (magyarul: 

Aranyszamár) c. munkája. Mindkettőben találkozunk öngyilkossági jelenetekkel. A 

legmeghökkentőbb (egyébként nem realizált) öngyilkossági beszámoló a latin irodalomban 

kétségkívül Petronius tollából származik. A főszereplő, Encolpios egyes szám első személyben 

beszéli el a bizarr és nevetséges jelenetet. Encolpios dühbe gurul, amiért (fiú)szerelme, Giton 

faképnél hagyta, és miután rájön, hogy társa Eumolpus (a regény másik főszereplője) bezárta egy 

szobába, elhatározza, hogy felakasztja magát. Erre az elkeseredett tettre semmi oka nincs: társa 

egyrészt nem szándékosan zárta be, másrészt meg Gitont indult el megkeresni. Encolpios 

részletesen leírja, hogy miként látott hozzá tettének véghezviteléhez („már fel is hurkoltam 

ágyékkötőmet a falnak támasztott ágygerendára, és a hurokba dugtam nyakszirtemet”), ám az 

utolsó pillanatban Eumolpus és Giton megakadályozzák az öngyilkosság elkövetésében. Az 

egész jelenet azt sugallja, hogy az öngyilkosságot afféle csínyként, Eumolpus és Giton 

„rendezték meg”. Mintha a kulcslyukon leskelődnének, éppen akkor nyitnak be a szobába, 

amikor a főszereplő a nyakába hurkolja ágyékkötőjét. Ami ezután következik, az egyensen 

kutyakomédiába illő: Giton eszét vesztve az ágyra löki Encolpiost, azt üvöltve, hogy előbb ő hal 

meg, mégpedig – miként mondja – azért, hogy szerelmének kelljen végignéznie azt, amit ő vele 

akart végignézetni. Összefoglalás helyett olvassuk magát a szöveget: 

„ezeket mondva [Giton] Eumolpus inasától elragadja a beretvát, és egymás után többször a saját 

nyakára suhintva, összeroskad a lábainknál. Megdöbbenve felordítok, és követve a leroskadót, 

ugyanazzal a vasszerszámmal keresem a halálba vezető utat. De sem Gitonon nem látszott a 

leghalványabb karcolás, sem én nem éreztem semmiféle fájdalmat. A beretva ugyanis, melyet az 

inas tokjában tartott, nem volt megfenve, tompán hagyták arra a célra, hogy biztonságot 

nyújtson, ha borbélytanoncok nyírnak-beretválnak.”359  

                                                             
359 Petron.Sat. 94. Lásd PETRONIUS ARBITER, Satyricon (ford. Horváth István Károly), Szeged, Szukits, 1994, 54. 



114 
 

A fentebb összefoglalt, illetve idézett szövegrészben néhány soron belül három öngyilkossági 

jelenetet is olvashatunk. Encolpios öngyilkossági kísérletét legfennebb Giton megjátszott 

öngyilkosságával összehasonlítva lehetne komolynak tartani, vagy csupán abban az értelemben, 

hogy csakugyan végre akarja hajtani. Encolpios öngyilkossági kísérletei ugyanis vakmerőek és 

hirtelen ötlettől vezéreltek. Az elsőre nincs is különösebb oka, a másodikra lehet azt mondani, 

hogy hirtelen felindulásból készül elkövetni, de az öngyilkosság mindkét esetben egy olyan 

kéznél levő lehetőség, melyet az ember bármikor, bármilyen triviális kudarc esetén 

alkalmazhat.360  Az olvasónak pedig a szobába hirtelen betoppanó vendéglőssel kell egyetértenie, 

aki látva a jelenetet, megrökönyödve ezt mondja: 

„kérném szépen, talán részegek vagytok? Vagy rabszolgaszökevények? Vagy mind a kettő 
együtt?”361 
 

Ezek az öngyilkossági kísérletek (a „komolyak” és a megjátszott egyaránt) egyszerre 

nevetségesek, ízléstelenek és szánalmasak. Gyerekes csínytevések, rossz tréfák, melyek 

tragédiába is fulladhattak volna. Petronius szereplői általában hajlamosak az öngyilkosságra, és 

csaknem állandóan fenyegetőznek is vele. Persze, a komédiákban (Plautus) is lépten nyomon 

öngyilkossági fenyegetőzésekkel találkozunk, csakhogy a komédiák szereplői sohasem próbálják 

meg az öngyilkosságot.362 Petroniusnál más a helyzet. A regényben (legalábbis ránk maradt, 

töredékes formájában) ugyan nincs realizált öngyilkosság, öngyilkossági kísérletről azonban több 

ízben olvasunk.  

Az efézusi özvegy pajzán betétmeséjében kettős öngyilkossági szándékkal találkozunk. 

Ezen a ponton Petronius egy vándoranekdotát dolgoz bele a regénybe, mely egy 

özvegyasszonyról szól, aki bezárkózik férje sírkamrájába és gyászában éhhalállal akar végezni 

magával. Az asszony eltökéltsége, hitvesi hűsége csodaszámba megy a városban. Ezenközben, 

nem messze a sírtól, ahová az asszony halott férjével bezárkózott, egy katona egy 

keresztrefeszített rabló testét őrzi, hogy rokonai ne vehessék le a bitóról, és ne temethessék el.  A 

katona rátalál a hangosan jajveszékelő asszonyra, meggyőzi, hogy álljon el a tervétől, az asszony 

vigaszra lel a katona karjai közt, ám miközben enyelegnek a férj sírjában, a rokonok az éj leple 

alatt eljönnek és ellopják a keresztrefeszített testet. Mihelyst a katona felfedezi, hogy a test eltűnt 
                                                             
360 Vö. Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 241. 
361 Petron.Sat. 94.Lásd PETRONIUS ARBITER, Satyricon, 54. 
362 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 243. 



115 
 

a keresztről, kétségbeesésében végezni akar magával, mivelhogy a kötelezettségszegés bűnébe 

esett. Ám őt meg az asszony győzi meg arról, hogy kár lenne eldobnia az életét: az ellopott test 

helyett a halott férjet függesztik fel a keresztre.363 Nos, mind a hitvesi fájdalom (dolor), mind 

pedig a kötelezettségszegéssel együtt járó szégyen (pudor) olyan közismert öngyilkossági okok, 

melyekkel gyakran találkozunk a görög-római irodalomban. Az éhhalál által elkövetett 

öngyilkosság Seneca szemében bizonyíték arra, hogy az ember mindvégig a ratio birtokában van, 

és mentes a szenvedélyektől.364 A Satyriconban azonban az öngyilkossági szándék nem eltökélt, 

igazából komolytalan és színpadias: az asszony enged egy arra vetődő katona csábításának, a 

katona is rögvest beleegyezik abba, hogy a gyászolt férj holttestét tegyék a keresztre az ellopott 

test helyett. Vajon Petronius a nemesnek tartott öngyilkossági okokat akarná kifigurázni? Nem 

lehetetlen, végülis a Satyricon paródia. De talán közelebb járunk az igazsághoz, ha azt mondjuk, 

hogy a Satyriconban a szerző sokkal inkább az értelmetlenné, súlytalanná és a tét nélkülivé vált 

életen nevet. Ám ez egy szomorú és kétségbeesett nevetés. Ne felejtsük el, hogy Petronius kora 

(Nero kora) egy groteszk kor, amikor semmit nem lehetett komolyan venni: sem a szerelmet, 

sem a halált, sem az önpusztítást. A szereplők tehát olyanok, mint a koruk. Nagyszájúak, 

hősködők, dekadensek. Nem etikai megfontolások vezetik őket, hanem gyorsan változó 

érzelmek. Szerepet játszanak: utánozzák a művészetet, úgy akarnak cselekedni, mint a nagy 

irodalmi szereplők, mint pl. a hősszerelmesek, akik egymás elvesztése miatt öngyilkosok 

lesznek, de közben nevetségessé válnak. Akkor is egyébként, ha netán az öngyilkosság 

realizálódna.365  

Apuleius Aranyszamár c. regénye több öngyilkossági jelenetet is ábrázol. A szerző 

ezekről – a szereplők jelleméből fakadóan – vagy a tisztelet és elismerés vagy pedig az irónia, a 

megvetés hangján beszél. Kharité, egy szép és erényes asszony férjét meggyilkolja egy bizonyos 

Thrasyllus, aki szemet vetett az asszonyra. Kharité látszólag beleegyezik egy légyottba férje 

gyilkosával, ám csak azért, hogy bosszút állhasson a gyilkoson. A légyottra érkező férfit 

hajtűjével megvakítja, majd pedig felkapva férje kardját végigrohan a városon, és férje sírja 

mellett – hiába próbálják a város polgárai megakadályozni – mellen döfi magát. Apuleius 

„hősiesnek” nevezi az asszonyt, aki hajtűjével elégtételt szerez, férje kardjával pedig eléri, hogy 

                                                             
363 Petron.Sat. 111–112. Lásd PETRONIUS ARBITER, Satyricon, 66–67. 
364 Sen. Ep. 72,8.  SENECA, Prózai művei, 1. kötet, 337–338. 
365 Vö. Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 246. Lásd még Niall W. SLATER, Reading Petronius, Baltimore and 
London, 1990, 241. 



116 
 

„örök nászban” egyesüljön vele. Ez az öngyilkosság a szerző szerint kétségkívül nemes és 

dicséretre méltó tett. Ezzel szemben a megvakított Thrasyllus öngyilkossága szánalmas 

cselekedet. Nem férfias módon, karddal vet véget az életének, minthogy azt nem érzi „elegendő 

büntetésnek”, hanem egy sírboltba zárkózva, éhhalálra kárhoztatja magát. Öngyilkossága azt 

jelenti, hogy a bosszú isteneinek (szellemeinek) lett feláldozva.366 Egy másik jelenetben egy idős 

asszony lesz öngyilkos, akinek öngyilkosságát Apuleius némileg ambivalens módon beszéli el. 

Ez az asszony rablók szolgálója, akik megvetően bánnak vele, ám ennek ellenére az idős asszony 

azonosul a rablók szándékaival. A rablók pártjára áll, amikor azok váltságdíj reményében 

elrabolnak egy fiatal lányt, kegyetlen kínzással (megégetéssel) fenyegeti, amikor az siránkozik 

sorsa miatt és öngyilkosságot emleget, ugyanakkor a lány vigasztalására elmeséli a regény egyik 

betételbeszélését, a híres Ámor és Pszükhé meséjét. Akkor is a rablók szempontjaira figyel, 

amikor megpróbálja visszatartani a regény szamárrá változott főhősét, Luciust a szökéstől, noha 

tudja, hogy a rablók elhatározták a halálát. Lucius szökése azonban végül nem jár sikerrel, a 

rablók elfogják, amikor pedig szállásukra érkeznek, felfedezik, hogy az idős asszony 

felakasztotta magát. Ezt Apuleius így írja le: 

„hát nini, ott lógott a nénike: felakasztotta magát a sudár ciprus egyik ágára. Rögtön levették, a 

kötelet is ott hagyták a nyakán s ledobták a mélységbe. A leányt nyomban megkötözték s aztán 

vad mohósággal nekifeküdtek a vacsorának, amelyet a szegény anyóka utoljára még gondosan 

elkészített nekik.”367 

Chiara Graf úgy véli, hogy Lucius kezdeti megvetése az idős asszony iránt tiszteletté változik, 

amikor az öngyilkosságot követ el. Mégpedig azért, mert megérti, hogy az asszony éppen úgy 

mint ő, korlátozva van, nyíltan tehát nem, csupán paradox módon, öngyilkosságával dacolhat 

urai ellen. A korábban komikusan ábrázolt anyókából tragikus alak lesz. Öngyilkosságát látva, 

Lucius tisztelettel kezd el beszélni róla, mivel rádöbben arra, hogy közös a sorsuk, mindketten ki 

vannak szolgáltatva a rablóknak. Egyszóval Lucius alázatra tanul, a gúnyolódástól eljut a 

tiszteletig.368 

                                                             
366 Lásd APULEIUS, Aranyszamár (ford. Révay József), Budapest, Európa, 2002, 167–169. 
367  Lásd APULEIUS, Aranyszamár, 137. 
368 Lásd Chiara GRAF, From Mockery to Respect: The Housekeeper’s Suicide in Apuleius’s The Golden Ass, in: 
Vexillum, 2012/2, 83–93. 



117 
 

Véleményem szerint, bár érezhető némi szánalom Lucius hangvételében, ezúttal is komikus, 

ironikus éllel beszél az asszonyról: lám-lám, nyakán kötéllel, sudár ciprusfáról lóg (et ecce de 

quodam ramo procerae cupressus induta laqueum anus illa pendebat).369 Az anyóka nem 

dacból, hanem félelmében végez magával. Szélsőséges alázatát, szolgai lelkületét jelzi, hogy 

utoljára még vacsorát készít a rablóknak. Ha öngyilkossága paradox lázadás lenne, egyrészt nem 

felakasztaná magát, másrészt nem készítene vacsorát. Az asszony legvégül is úgy akar feltűnni a 

rablók szemében, mint hűséges és odaadó szolgáló. 

Úgy tűnik, hogy Apuleius eléggé római volt ahhoz, hogy azt gondolja: bizonyos 

öngyilkossági módok, mint pl. a kard csupán a nemes okokból elkövetett, és így a dicséretes és 

csodálatot érdemlő öngyilkossághoz illenek (Kharité), az éhhalál vagy az önakasztás azonban 

mint nemtelen és visszataszító módok, gyilkosoknak és rabszolgalelkű embereknek jutnak 

osztályrészül (Thrasyllus, öregasszony). Apuleius szerint tehát az ember jelleme, 

öngyilkosságának oka, illetve módja összefüggnek, az öngyilkosságot pedig hősiessé vagy 

megvetendővé éppen a jellem, az ok és a mód teszik. 

 

4. 3. Öngyilkosság a történeti művekben 

 

A római történetírók művei mondhatni tobzódnak az öngyilkossági esetek leírásában. Ezt látjuk 

Titus Livius, Tacitus, Suetonius, Dio Cassius, és mások munkáiban. A korai császárság korában, 

főként Tiberius trónra lépéstől Nero haláláig, ugrásszerűen megnőtt az öngyilkosok száma. 

Egészen pontosan az öngyilkosság az arisztokrácia körében vált valóságos járvánnyá.370 Mivel a 

történeti művek beszámolói az öngyilkossági eseteket, okokat, valamint módokat illetően 

jelentős átfedéseket mutatnak, mi ebben a fejezetben leginkább két szerzőre, Tacitusra és Titus 

Liviusra fókuszálunk. A bemutatásra kerülő esetek ugyanis kellőképpen illusztrálják a római 

történetírók viszonyulását az öngyilkosság kérdéséhez. 

Feltűnő, hogy az Annelesekben feljegyzett öngyilkossági esetek több mint negyedét 

császári parancsra követték el, vagy amennyiben nem: abban a tudatban, hogy hamarosan 

parancsot kapnak rá.371 Ez az öngyilkosságnak – mai szemmel nézve – igencsak különös módja. 

                                                             
369 A latin szöveget lásd APULEIUS, The Golden Ass, being the Metamorphoses of Lucius Apuleius (ed. Stephen 
Gaselee), London: William Heinemann; New York: G.P. Putnam's Sons, 1915. 
370 Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 185. 
371 Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 188. 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=et&la=la&can=et7&prior=perveneramus
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ecce&la=la&can=ecce1&prior=et
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=quodam&la=la&can=quodam0&prior=de
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ramo&la=la&can=ramo0&prior=quodam
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=procerae&la=la&can=procerae0&prior=ramo
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=cupressus&la=la&can=cupressus0&prior=procerae
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=induta&la=la&can=induta0&prior=cupressus
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=laqueum&la=la&can=laqueum0&prior=induta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=anus&la=la&can=anus0&prior=laqueum
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=illa&la=la&can=illa0&prior=anus
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pendebat&la=la&can=pendebat0&prior=illa


118 
 

Ez az úgynevezett „kikényszerített öngyilkosság”, amikor az embert a politikai hatalom 

kényszeríti öngyilkosságra. Az ilyen esetekben egyaránt beszélhetünk rendhagyó kivégzésről és 

rendhagyó öngyilkosságról. Az öngyilkosság ókori meghatározása szerint önkéntes (voluntaris, 

ἑκούσιος). Ezt egyébként ma sem gondoljuk másként. Elképzelhető ugyan olyan eset, hogy 

valakit öngyilkosságba hajszolnak, ám a végső döntést mégiscsak az ember maga hozza meg. 

Ellenkező esetben gyilkosságról vagy kivégzésről (halálbüntetésről) kellene beszélnünk. A római 

ún. politikai (tehát kikényszerített) öngyilkosság esetében az ókori szerzőknek azt a nyilvánvaló 

oxymoront kellett használniuk, hogy valakit önkéntes halálra kényszerítenek (ad mortem 

voluntariam cogere). 372 Az ilyesfajta öngyilkosság valójában halálbüntetés volt, és kötelező 

érvényű. Ebben az esetben nem a halált választhatta szabadon az ember, csupán a halál módját. 

Egyértelműen paradox jellegét mutatja az a tény, hogy csak részben volt önkéntes és önkezű. 

Tulajdonképpen határozott parancsra történt, egy hivatalnok jelenlétében, olykor segítők 

közreműködésével. Akár még azt is mondhatjuk, hogy adott esetben afféle kegynek számított az 

uralkodó részéről, hasonlóan ahhoz az újkori gyakorlathoz, amikor uralkodói kegyből az 

akasztást golyó általi halálra változtatták. Amennyiben a halálra ítélt vonakodott volna 

öngyilkosságot elkövetni, az asszisztáló quaestorra hárult volna a kivégzés feladata. A politikai 

öngyilkosság tehát egyszerre kényszerű és szabad cselekedet: egy olyan quasi önkivégzés, mely 

parancsra történik, ám az ember önkezűleg hajt(hat)ja végre a kiszabott halálbüntetést. 

A Tacitus által leírt esetek közül elsőként Seneca öngyilkosságára fordítjuk figyelmünket. 

Miután egy centurio közli vele a „végső kényszerűséget” (ultima necessitas),373 azaz az 

öngyilkosság elkövetésére vonatkozó parancsot, és nem kap engedélyt arra, hogy végrendeletileg 

megajándékozza a jelenlévőket, Seneca a filozófia vigasztalásáról kezd el beszélni házanépe és 

barátai körében. Felesége követni akarja a halálba, amit végül Nero parancsára 

megakadályoznak. Seneca kezén, bokáján és térdén is felvágja az ereket, miközben titkárának 

tollbamondja gondolatait. Öreg, elgyengült testéből nehezen száll el az élet. Ezért orvosa egy 

előre elkészített méregkupát nyújt át neki, de a méreg nem hat eléggé. Ekkor Seneca előbb forró 

vizes medencébe ül, majd a gőzfürdőbe viszik, ahol végül kiszenved. A forró vízzel teli 

                                                             
372 HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 94. 
373 A latin szöveget lásd: Charles Dennis FISHER (ed.), Annales ab excessu divi Augusti. Cornelius Tacitus, Oxford, 
Clarendon Press. 1906. 



119 
 

medencében a szolgáit még meghinti vízzel, és áldozatot mutat be a Szabadító Jupiternek 

(Iuppiter Liberator).374 

Tacitus ábrázolásában Seneca úgy hal meg mint Szókrátész (méregkupa, filozófiai 

társalgás, áldozat az istenségnek)375. Öngyilkossága akárcsak a Szókratészé nem „klasszikus” 

öngyilkosság, hanem büntetőjogilag elrendelt. Halála azonban bonyolultabb az athéni bölcsénél. 

Seneca nehezen hal meg. Ez egyrészt talán szimbólumértékű, mivel jelzi, hogy az önkényuralom 

nehezen vagy egyáltalán nem tud elbánni a bölcselettel. Másrészt Seneca halála tanúság 

(exemplum). Halálának nem csupán közönsége van, mint egy nyilvános kivégzésnek, hanem 

tanúi is, akik tanúskodnak a „bátorsággal vállalt halálnak állhatatosságáról”. Miként fentebb 

láthattuk, Seneca felfogásában morális tanú úgy lehet az ember egy romlott társadalomban, hogy 

racionális megfontolásból, lehetőleg fájdalmasan (egyfajta mártíriumként) kilép az életből. 

Végül nem önként lépett ki az életből, tiltakozásul Nero rémuralma ellen, ám kikényszerített 

öngyilkosságát mégiscsak sikerült mártíriumként megjelenítenie (és/vagy Tacitusnak úgy 

ábrázolnia öngyilkosságát, hogy az Seneca filozófiájának méltó megkoronázása). Az öngyilkos 

arisztokrata, ha mást nem, remélhette azt, hogy tettével legalább népszerűtlenné teszi a császárt, 

és így hozzájárulhat annak valamikori bukásához.  Egyébként Rómában ekkorra már kultusza 

lett a politikai öngyilkosságnak.376 A korai császárság korában, Augustus után szinte rutinosan 

fordulnak elő hasonló öngyilkossági esetek. Az arisztokráciára annyira jellemző volt, hogy 

csaknem egy politikai intézmény státuszára emelkedett, és megvoltak az elfogadott 

„szabályai”.377Seneca publikusra tervezett, elnyújtott és filozófikus halála is jellemző volt a 

korra. Ugyancsak Tacitus számol be egy római szenátornak, Thrasea Paetusnak 

öngyilkosságáról, aki Nero ellenzékének prominens tagja volt. Amikor megkapja az 

öngyilkosságra felszólító parancsot, sok vendég tartózkodik a házában, ő pedig Demetriusszal 

(egy cinikus filozófussal) a lélek természetéről, a szellem és a test különválásáról beszélget. A 

szituáció hasonlít arra, amivel Seneca esetében találkoztunk. Thrasea felesége, akárcsak Seneca 

neje, szintén öngyilkosságot követne el, ám a férj – ezúttal Senecával ellentétben – sikeresen 

lebeszéli szándékáról. Miután karján felvágja az ereket, ő is a Szabadító Jupiternek áldoz, és 
                                                             
374 Tac. Ann. 15.61–64. A magyar szöveget ásd, TACITUS, Összes művei (ford. Borzsák István et al.), Budapest, 
Európa, 1980. 
375 Lásd pl. Pl.Ap. XXIX–XXXIII. Lásd még Pl. Phd. 62–63. 66. 
376 Lásd Miriam GRIFFIN, Philosophy, Cato, and Roman Suicide I, in: G&R 33 (1), 1986, 64-77, itt: 68.  Úgy tűnik, 
hogy a Gracchuszok korából származik az az engedmény, hogy a politikai ellenfelek kivégzés helyett öngyilkosok 
lehetnek. Lásd Paul PLASS, The Game of Death in Ancient Rome, Madison, Wisconsin Press, 1995, 84. 
377 Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 183. 



120 
 

halálát példának (exemplum) látja. Ezekkel a szavakkal fordul a parancsot hozó quaestorhoz: 

“jól figyelj, ifjú, és az istenek távoztassák ugyan el a rossz jelet, de olyan időkbe születtél, amikor 

jó megerősíteni lelkünket állhatatos példákkal (constantibus exemplis).378 Ő is nehezen hal meg, 

kegyetlenül szenved, ezért Demetriushoz, a filozófushoz fordul, de a műből nem derül ki a 

folytatás, ugyanis az Annales ezen a ponton, Thrasea lassú, kínokkal teli halálának leírásával 

megszakad. A mű Antonius öngyilkosságával kezdődik, és ránk maradt formájában Thrasea 

öngyilkosságával ér véget (egyébként valószínűleg a Neró öngyilkosságával fejeződött be). A 

kettő között a szerző számtalan más öngyilkossági esetet beszél el. Mintegy fél évszázad alatt – 

csak császári parancsra! – 85 patrícius vetett véget az életének.379 Tacitus ugyan azt írja az 

Annales bevezető soraiban, hogy harag és részrehajlás (sine ira et studio) nélkül ír a Tiberiustól 

Neróig terjedő időszakról, ám nem maradhatott szenvtelen krónikás: rokonszenve érezhetően 

Senecáé, Thraseáé és mindazoké, akiket öngyilkosságra kényszerítettek, ellenszenve (ha nem is 

éppen haragja) pedig a „rossz időké”. 

A történetírók nem csupán a császárkori Róma mártírium-szerű öngyilkosságot 

értékelték, hanem a hidegvérű, vagy a halállal szemközt integritását megőrző öngyilkost is 

exemplumnak tekintették. Valerius Atticusnak, akit Claudius kényszerített öngyilkosságra, 

barátai azt ajánlották, hogy kevésbé fájdalmas módon, azaz ételmegvonással végezzen magával, 

ám ő az érfelvágást választotta. Előbb azonban megfürdött és derűs lakoma közben azt fejtegette, 

hogy szívesebben lett volna öngyilkos Tiberius vagy Caligula rémuralma alatt. Majd kertjében 

megtekintette a teste elégetésére felállított máglyát, és egy másik helyre vitette, hogy a fái ne 

károsuljanak a máglya lángjától. A szerző megjegyzi: “ennyi állhatatosság (securitas novissima) 

volt benne utolsó órájáig”.380 Lucanus, a költő, akit Nero kényszerített öngyilkosságba, 

miközben lassan elfolyt a vére, saját költeményét szavalta, melyben egy sebesült katona 

öngyilkosságát örökítette meg. Az Annalesekben egyébként azok a politikai öngyilkosságot 

elkövetők kaptak „irodalmi halhatatlanságot”, akik „valamilyen emlékezetre méltó tett és/vagy 

mondás”381 kíséretében távoztak az életből. 

Emlékezetre méltóan lett öngyilkos Petronius is, ám az ő öngyilkosságát Tacitus nem 

mártíriumként ábrázolja, noha a Satyricon szerzője is Nero áldozataként végezte. Petronius – 

                                                             
378 Tac. Ann. 16, 34–35. 
379 HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 15. 
380 Tac. Ann. 11,3. 
381 Im. uo. 



121 
 

Senecával és Thraseával ellentétben – öngyilkossága során kerülte, hogy a filozófiáról, a  lélek 

halhatatlanságáról, a bölcsek tanításairól beszéljen, inkább könnyed dalokat és játékos verseket 

hallgatott. Meg sem próbált úgy viselkedni, mint akinek nincsenek fájdalmai. Rabszolgái közül 

némelyeket megajándékozott, másokat megkorbácsoltatott. Vacsora után pedig aludni tért, hogy 

kényszerű halála véletlennek, természetesnek tűnjön. Végrendeleteként lajstromba szedte Nero 

bűneit, és elküldte az uralkodónak.382 Tulajdonképpen úgy viselkedett halálában is, mint arbiter 

elegantiarum: extravagánsan, mintha csak parodizálná a „nemes római öngyilkosságot”. 

Öngyilkosságát, akárcsak egész életét, voltaképpen játékként kezelte. Öngyilkossága, ahogyan 

azt Tacitus elbeszéli, nem „virtus” hanem inkább „virtuózitás” kérdése. Petronius öngyilkossága 

rafinált és dekadens, éppoly frivol, mint regénye szereplőinek színpadias öngyilkossági 

kísérletei, azzal a különbséggel, hogy ő realizálja is azt.383Természetesen Petronius is „üzent” az 

öngyilkosságával. Szerinte az öngyilkosság nem lehet komoly, racionális dolog. Nincs más tétje, 

csupán az, hogy az ember elegánsan, stílusosan lép ki az életből vagy se. 

A politikai öngyilkosság mellett a történetírók igen gyakran jelenítik meg az ún. honor-

öngyilkosságot, melyet római halálnak (mors romana) is szokás nevezni, noha mind a hellén, 

mind pedig a „barbár” világban számtalan példát látunk rá. Az ilyesfajta öngyilkosságot katonák, 

hadvezérek követik el, rendszerint súlyos és szégyenletes vereség után. A vereséget követő teljes 

reménytelenségben az öngyilkosság elfogadott és univerzális stratégiának számított. Egy római 

katona, nemkülönben egy római hadvezér nem élhetett együtt a vereséggel és a vereséggel 

együttjáró szégyennel, illetve a presztízsvesztéssel. Ilyen esetben csaknem normatívnak számított 

az öngyilkosság. Axiómának tekintették, hogy a becsület (honor) nélküli élet nem élet. Ez 

egyaránt érvényes volt görögökre, rómaiakra és barbárokra.384 Korábban találkoztunk már (a 

görög irodalmi forrásokban is) Brutus és Antonius esetével (a következő fejezetben is látunk 

majd példákat honor-öngyilkosságra), itt most csupán egy másik híres példát említünk, 

mégpedig Varus öngyilkosságát. Tacitus megrázó sorokban írja le azt a látványt, mely 

Germanicus légióit fogadja a teutoburgi csata helyszínén, hat évvel az események után. Túlélők 

mutogatják, hogy hol áldozták fel a germánok a római tiszteket, hol rabolták el a harci 

jelvényeket, és hol végzett magával, kardjába dőlve, a megsebesült Varus.385 A latin történeti 

                                                             
382 Tac. Ann. 16, 18–19. 
383 Lásd Timothy D. HILL, Ambitiosa Mors, 249. 
384 Lásd HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 202. 
385 Tac. Ann. 1, 61. 



122 
 

művekben viszonylag gyakran (és részletekbe menően) kerül ábrázolásra a csoportos vagy 

tömeges öngyilkosság is, mellyel a görög történeti munkákban már találkozhattunk. Itt most 

három olyan esetet említünk, melyeket Titus Livius Ab Urbe condita c. munkájában jegyzett le. 

Saguntum lakói, mielőtt Hannibal bevette volna a várost, összehordták a fórumra az állami 

kincseket, illetve személyes vagyontárgyaikat, máglyára dobálták azokat, majd maguk is a 

lángokba ugrottak. Mások családjukkal együtt házaikba zárkóztak és magukra gyújtották a 

házat.386 Vibius Virrius, a Hannibálhoz pártoló capua-i római politikus a város római bevétele 

előtt, lakomát rendezett polgártársainak, melyen mérgezett bort ittak. A lakoma után az emberek 

kezet fogtak egymással, megölelték egymást, elsiratták otthonuk pusztulását, majd várták, hogy a 

méreg felszívódjon a testükben, hogy aztán közös máglyán hamvadjanak el. A méreg azonban 

lassan és fájdalmasan hatott, csaknem egy teljes napon át küszködtek a halállal, ám végül, még 

az ellenség megérkezése előtt, sikerült kiszenvedniük. Vibius Virrius azzal érvelt, hogy a méreg 

megszabadítja a capua-iak testét a kínzástól, lelküket a gyalázattól, szemüket és fülüket attól, 

hogy látniuk és hallaniuk kelljen a szenvedést, ami a legyőzöttekre vár.387 Hasonló tömeges 

öngyilkosságra került sor, amikor Philippus (V. Fülöp) bevenni készült Abüdosz városát.  Az 

ostrom hírére a férfiak legyilkolták feleségeiket, gyermekeiket, majd különféle halálnemekkel 

egymást is kivégezték.  A király értesülve a városban támadt őrületről, megállította csapatai 

előrenyomulását és megüzente a városlakóknak, hogy három napot ad arra, hogy meghaljanak.388  

A tömeges öngyilkosságok célja láthatóan az volt, hogy az emberek elkerüljék az erőszakot 

(leginkább a nemi erőszakot), a rabszolgaságot, valamint a brutális kivégzéseket. Ilyen esetben 

az öngyilkosság akkor számított igazán nemesnek, ha a dicsőségre, illetve a szégyen elkerülésére 

nézett, és nem a félelemre. Abban az esetben, ha arisztokraták lettek öngyilkosok, a tömeges 

öngyilkosságban a státusz-vesztéstől való irtózat dominált. Persze, mondhatjuk, ez is egyfajta 

félelem. 

Végül a történeti munkákban szép számmal találunk beszámolókat a méltatlan és rút 

öngyilkosságról, melyet rúttá nem annyira az ok, hanem sokkal inkább a mód tett. Tacitus 

beszámol egy bizonyos Sextus Papinius „váratlan és rút” (informis exitus) öngyilkosságáról, aki 

ugyan konzuli családból származott, ám ennek ellenére az öngyilkosságnak azt a legkevésbé 

                                                             
386  Tit. Liv. Ab Urb. cond. 21.14. A magyar szöveget lásd TITUS LIVIUS, A római nép története a város alapításától, 
I–IV (ford. Kiss Ferencné, Muraközy Gyula), Budapest, Európa, 1982. 
387 Tit. Liv. Ab Urb. cond. 26.13–14. 
388 Tit. Liv. Ab Urb. cond. 31.18.. 



123 
 

római módját választotta, hogy levetette magát a mélybe. Az ok valamiféle gyalázatos dolog 

(feltehetően vérfertőzés) elkövetése lehetett, melyre az anyja vette rá. A fiú szégyenében a 

halálba menekült.389 Titus Livius is leír egy olyan estet, melyet csúf halálnak (foeda mors) nevez. 

Fulvius Flaccus főpap, miután azt a hírt kapta fiairól, hogy az egyik meghalt, a másik pedig 

súlyosan megbetegedett, mély gyászában és aggodalmában, a hálószobájában felakasztotta 

magát. Csúf halállá öngyilkosságát annak a módja, vagyis az önakasztás tette. A szerző 

megjegyzi, hogy a közvélemény szerint, tette elkövetésekor nem volt teljesen az eszénél: Iuno 

őrülettel sújtotta, amiért a főpap hivatali idejében kirabolták a szentélyét.390 

Az akasztást, illetve a mélybe ugrást feltehetően azért (is) tartották alantasnak, mert 

deformálta a testet. A hádészban pedig (azaz örökké) az árnyaknak hordozniuk kellett korábbi 

testi jegyeiket.391  A méltóság (dignitas) pedig fontos volt mind az életben, mind pedig a 

halálban. Nyilván ez az arisztokraták számára volt fontosabb. Az erek megnyitása voltaképpen a 

kard általi halál domesztikált változatának számított, így az, aki ezt a módot választotta, „római 

halált” halhatott otthoni környezetben is.392 

  

Összegzés 

 

Következzen egy rövid összefoglaló, illetve kiértékelés arról, hogy az antik római irodalmi 

forrásokból milyen kép rajzolódik ki az öngyilkosságról. Mind az áttekinthetőség, mind pedig a 

műfaji sajátosságok miatt külön tárgyaltuk a filozófiai és filozófiai jellegű műveket (ezen belül a 

különféle görög filozófiai iskolákhoz köthető szerzőket) a „szépirodalmi” alkotásoktól; az  

utóbbiakat ugyancsak műfaji bontásban mutattuk be. 

 

1. Filozófia. Három római szerző műveit vizsgáltuk meg abból a szempontból, hogy mit 

gondolnak az öngyilkosság kérdéséről. Mindhárman valamelyik görög filozófiai iskolához 

köthetők: Cicero az Akadémiához, Lucretius az epikureizmushoz, Seneca pedig a 
                                                             
389 Tac. Ann. 6.49. 
390 Tit. Liv. Ab Urb. cond. 42.28. 
391 A homéroszi szövegekben az egyébként testtelen lélek testi jegyeket hordoz. Az alvilágban meglátszanak az 
árnyakon a csatában szerzett sebek. Pl. Hektórnak – talán ezért is hurcolja meg harckocsija után kötve Akhilleusz – 
viselnie kell a testén ejtett sebeket (Hom. Il. 22, 456–467). Lásd erről bővebben is LEDÁN M. István, Lehet-e teste a 
léleknek? A lélek „materialitása” a görög gondolkodásban és az Újszövetségben, in: Balogh Csaba–Kolumbán 
Vilmos (szerk.): Az Írás bűvöletében, Kolozsvár, KPTI, 2021, 494–510, itt: 499-450. 
392 Lásd HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 77. 



124 
 

sztoicizmushoz. Láthattuk, hogy Cicerónál szórványosan kerül elő az öngyilkosság témája, 

valamint azt is, hogy mennyire ambivalensek, egymással össze nem egyeztethetőek az ezzel 

kapcsolatos gondolatai. Az öngyilkosság lehet menedék, út a szabadságba, az ember végső 

vigasza, vagy éppen csúfos menekülés az istenség által megszabott kötelességek elől.  

Megállapítottuk, hogy Cicero szövegei alapvetően nem az öngyilkosság etikájának a kérdésében 

kívánnak eligazítást nyújtani. Ezért a szövegeket kontextusba helyeztük avégett, ahhoz, hogy 

meg tudjuk állapítani: mit gondolt Cicero valószínűsíthetően az öngyilkosságról. Némileg 

óvatosan úgy fogalmaztunk, hogy Cicero feltehetően azt gondolta: az öngyilkosság alapvetően 

helytelen, hacsak az istenség nem hagyja jóvá, nem küld valamiféle egyértelmű és 

félreérthetetlen „behívót” az embernek. 

Az epikureista iskola öngyilkossággal kapcsolatos nézeteit illetően hasonló 

ambivalenciába ütköztünk, mint amivel Cicerónál találkoztunk. Egyrészt az embernek jogában 

áll kilépni az életből, ha szenvedését elviselhetetlennek érzi, másrészt az öngyilkosság a 

jellemgyenge emberekre jellemző, akik keresve keresik az okot az életből való kihátrálásra. 

Harmadrészt az öngyilkosság teljesen pozitív cselekedet, amennyiben valaki a barátaiért vállalja 

(pl. azért, hogy kínvallatás alatt ne árulja el a barátot). Az epikureizmus öngyilkossággal 

kapcsolatos egymásnak ellentmondó állításai úgy oldhatók fel, hogy az epikureisták az emberi 

szabadsághoz való ragaszkodás okán egyszerűen nem tagadhatták, hogy az embernek bizonyos 

helyzetekben joga van kilépni az életből. Ám ugyanakkor hangsúlyozták, hogy az öngyilkosság, 

amennyiben triviális okok miatt történik, balga, nevetséges, jellemgyengeségről árulkodó 

cselekedet. Továbbá, mivel fontosnak tartották a barátságot, altruisztikus tettnek, 

önfeláldozásnak kellett tartaniuk a barát érdekében történő öngyilkosságot is. Lucretiusnál az 

öngyilkosság kérdésében két epikureista gondolatnak a visszhangjával találkoztunk. Az egyik az, 

hogy a triviális okok (szegénység, sorscsapás) nem legitim okok az öngyilkosságra, a másik 

pedig az, hogy a halálfélelemből vagy életundorból elkövetett öngyilkosság esztelen cselekedet. 

A három tárgyalt római szerző közül a legintenzívebben Seneca foglalkozik az 

öngyilkosság etikájával. Szerinte az öngyilkosságnak racionálisan átgondolt tettnek kell lennie. 

Ebben a sztoikus iskolát követi. Az ember racionális megfontolásból dönthet az önkéntes halál 

mellett barátai, a közjó vagy a haza érdekében. Ilyenkor az öngyilkosság önfeláldozás. Továbbá 

racionális oknak számít a krónikus, gyógyíthatatlan betegség, a visszafordíthatatlan leépülés, 

mégpedig azért, mert ilyen állapotban az embernek nem áll módjában gyakorolni az erényt (azaz 



125 
 

azt, amiről szólnia kell az életnek). Harmadszor racionális okból az ember méltósága vagy 

jelleme védelmében vethet véget az életének. Ez akkor történhet, ha a körülmények szégyenletes, 

nemtelen életre kényszerítenék, mivel ilyenkor az élet szolgasággá válik. Feltűnő, hogy Seneca 

halállal (és halálfélelemmel) kapcsolatos eszmefuttatásai csaknem automatikus módon 

kapcsolódnak össze az öngyilkosság gondolatával. Ez azért van, mert számára az 

öngyilkosságról való gondolkodás egyfajta „lelkigyakorlat” is, melynek során az ember 

megismeri önmagát (illetve bölcsességre tesz szert), és felkészülhet a saját halálára. Bizonyos 

helyzetekben az öngyilkosság tanúskodás, mártírium is lehet: zsarnoki időkben a bölcs 

tanúskodik a bölcsesség mellett, és halálával hitelesíti azt. Persze nemcsak racionális okokból 

elkövetett, és ennélfogva a természettel összhangban levő öngyilkosság létezik, hanem az 

értelemnek ellentmondó is. A halálvágyból vagy életundorból elkövetett öngyilkosság helytelen 

és kerülendő. 

Mindhárom szerzőnél (és különösen Cicerónál, Senecánál, illetve az epikureista felfogás 

bemutatásánál) érzékelnünk kellett, hogy az öngyilkosságot az emberi szabadság kontextusába 

helyezik. Valójában nem magát az öngyilkosságot helyezik piedesztálra (azzal, hogy 

menedéknek, vigasznak, kiútnak stb. nevezik), hanem a szabadságot. Teszik ezt polgárháborúk 

vagy a császári önkény idején, amikor a szabadság semmi másban nem nyilvánulhatott meg, 

csupán abban, hogy az ember dönthet az életben maradás vagy az életből való távozás között. Az 

öngyilkosság lehetősége tehát egyfajta egzisztenciális vigasz (ha úgy tetszik amolyan „hátsó 

ajtó”, posticum) volt azon értelmiségek számára, akik Fortuna, a zsarnokok vagy őrült császárok 

uralma alatt is ragaszkodtak a szabadság ideájához. Hogy a szabadság utolsó menedékét az 

öngyilkosságban látták (vagy kellett látniuk), az koruk hibája, és nem valamiféle morbid, 

aberrált, halál-centrikus gondolkodás eredménye.  

2. Drámák. A tíz Senecának tulajdonított dráma közül hármat vizsgáltunk meg tüzetesebben. Az 

elsőként bemutatott Phaedra c. drámában a főhősnő negatív példa: önpusztítását a szenvedély 

okozza. Márpedig a szenvedélyből (szerelemből, haragból, bosszúból, stb.) elkövetett 

öngyilkosság frivol, bölcshöz méltatlan cselekedetnek számít. A Hercules furens azonban, 

bármennyire is egy szenvedélyes, indulatos hőst ismerünk meg benne, végül pozitív 

exemplummá válik azáltal, hogy a családjáért az életben maradás mellett dönt. Minden oka 

meglenne az öngyilkosságra (hiszen őrülettől sújtva lemészárolta a gyermekeit), ám Seneca 

szerint nem ez az egyébként csaknem elvárt lépés teszi hőssé, hanem az, hogy az élet mellett 



126 
 

döntve vállalja egyúttal a szinte elviselhetetlen gyötrődést is, ti. az örökös gyászt, melyet saját 

kezével mért magára. A Hercules az Oeta hegyén című drámában pedig egy olyan hős áll 

előttünk, akinek önkéntes és bátran viselt halála egyrészt eszköz a saját apotheózisa elérésében, 

vagyis halála voltaképpen felmagasztalás, másrészt pedig exemplumot és reményt jelent a 

tisztelői számára: aki rendületlenül néz szembe a halállal, annak Herculeshez hasonlóan 

ugyancsak az istenek társaságában van a helye. 

3. Komédiák. Plautus Asinaria c. komédiájában arra láttunk példát, hogy a szerző humorral küzd 

az öngyilkosság ellen. Mintegy nevetségessé téve az öngyilkosságot, egyúttal vállalhatatlanná is 

teszi azt. A komédiákban végül mindig elmarad az öngyilkosság, mivel jó szándékú segítők 

(általában rabszolgák) közbelépnek a szerelmesek érdekében. 

4. Költészet. A latin (szerelmi) költészetben igen gyakori az öngyilkosság ábrázolása, ám feltűnő 

módon csupán mitológiai öngyilkosságok kerülnek elbeszélésre. A költők, bármennyire is 

elhatalmasodjon rajtuk a szerelmi őrület, nem követik mitológiai hőseik példáját. Tüzetesebben 

két költőt (Vergilius, Ovidius), és egyetlen öngyilkosság-ábrázolást (Dido) vizsgáltunk meg, és 

azt láttuk, hogy míg Vergiliusnál Dido a szenvedélyek rabja, és – mondhatni: a sztoikus tanok 

negatív exemplumaként – a szenvedély, az összezavarodott elme okozza pusztulását, addig 

Ovidiusnál ő egy összetört szívű asszony, akinek ölében persze ott van a kard, ám nem ecseteli, 

hogy mit kíván tenni a karddal. Ovidius, minden jel szerint, azt szeretné, hogy a történet másként 

érjen véget. Talán az olvasót is arra „szólítja fel”, hogy felejtse el azt, amit a történet 

befejezéséről tud, és bátran alakítsa át a történetet. Ez már csak azért sem teljesen kizárt, mert 

Ovidius játékosan fogta fel a szerelmet, és úgy gondolta, hogy a szerelmi játékhoz nem illik az 

öngyilkosság; Amor és Thanatosz nem illenek össze. 

5. Regényirodalom. A két ránkmaradt antik római regényt (Satyricon, Aranyszamár) is 

megvizsgáltuk abból a szempontból, hogy miként ábrázolják az öngyilkosságot. Az láttuk, hogy 

Petronius regényében, bár nincs realizált öngyilkosság, a szereplők csaknem lépten-nyomon, 

bármilyen frivol és nevetséges okból, öngyilkossággal fenyegetőznek. Petronius regényhősei 

olyanok, mint a koruk: nagyszájúak, hősködők, dekadensek. Sem az életet, sem a halált nem 

tudják komolyan venni. Nem etikai megfontolások vezetik őket, hanem gyorsan változó 

érzelmek. Szerepet játszanak: imitálni szeretnék a nagy irodalmi példákat, de csupán azok 



127 
 

nevetséges paródiáiként sikerül viselkedniük. A 2. századi Apuleius egyrészt a tisztelet és 

elismerés, másrészt az irónia és a megvetés hangján beszél szereplői öngyilkosságáról. A szerzői 

viszonyulás mondhatni a szereplők jellemétől függ. Mi több, Apuleius szerint az ember jelleme, 

öngyilkosságának oka, illetve módja összefüggenek, azaz az öngyilkosságot dicséretessé vagy 

szánalmassá éppen a jellem (erényesség vagy immoralitás), az ok (asszonyi hűség vagy félem) és 

a mód (kard, éhhalál vagy önakasztás) teszik. 

 

6. Történeti művek. A római történetírók által leírt öngyilkos esetek jó hányadát az ún. 

kikényszerített vagy politikai öngyilkosságok teszik ki. Az ilyen eseteket a szerző érezhetően 

egyfajta mártíriumként, „ellenzéki tettként” mutatja be, annak ellenére, hogy az ilyen 

öngyilkosság nem szabad akaratból történt.  A kínok között kiszenvedő, utolsó perceiben is 

filozofáló, vagy a hidegvérű, a halállal szemközt integritását megőrző öngyilkost példának, az 

állhatatosság, a bátorság példájának (exemplum) tekintették. A politikai öngyilkosság mellett a 

történetírók igen gyakran jelenítik meg az ún. honor-öngyilkosságot, melyet római halálnak 

(mors romana) is szokás nevezni. A vereséget követő teljes reménytelenségben az öngyilkosság 

elfogadott és univerzális stratégiának számított. A latin történeti művekben viszonylag gyakran 

(és részletekbe menően) kerül ábrázolásra a csoportos vagy tömeges öngyilkosság is.  A tömeges 

öngyilkosságok leginkább egy-egy ostrom idején történtek, és a céljuk az volt, hogy az emberek 

elkerüljék az erőszakot (leginkább a nemi erőszakot), a rabszolgaságot, valamint a brutális 

kivégzéseket. Végül a történeti munkákban szép számmal találunk beszámolókat a méltatlan és 

rút öngyilkosságról is, melyet rúttá nem annyira az ok, hanem sokkal inkább a mód tett. 

Méltatlan és rút módnak az önakasztás és a mélybe ugrás számított. Római ember ugyanis, akár 

férfi, akár nő, bello domique, békében és háborúban karddal végzett magával. Úgy tűnik, hogy a 

történetíróknál, akárcsak Apuleiusnál, az öngyilkosság okai és módjai összefüggenek. A 

mártírium-szerű vagy honor-öngyilkosságokat karddal vagy tőrrel hajtják végre (Seneca, 

Thrasea, Lucanus, Varus), míg a szégyenből, kétségbeesés vagy őrület miatt elkövetett 

öngyilkosságok (Sextus Papinius, Fulvius Flaccus) rút módon, mélybe ugrással vagy kötél által 

történnek. 

Megállapíthatjuk, hogy a latin irodalmi források egyrészt sokkal „intenzívebben” 

foglalkoznak az öngyilkosság kérdésével, mint a görög irodalom, másrészt, ha egy idővonalra 

helyezzük a tárgyalt műveket, nem észleljük (miként a görögök esetében), hogy egyre 



128 
 

negatívabban ítélnék meg az öngyilkosságot. Gyakorlatilag persze nem is igen volt morális alap 

az öngyilkosság szankcionálására. Milyen alapon lehetett volna helyteleníti azt a polgárháborúk, 

az egymást és családtagjaikat irtó császárok korában, egy alapvetően véres kultúrában, melyben 

Fortuna uralkodott, melyben egy vesztes csata után az ember rabszolgává válhatott, és melyben a 

közéleti, és főleg a háborús brutalitás természetesnek számított?  Már az is valami, ha a 

filozófusok, a költők megpróbálták bizonyos esetekre és okokra redukálni, illetve megpróbáltak 

különbséget tenni az etikus és gyáva öngyilkosság között. 

 

5. Öngyilkosság a latin sírfeliratokon és epigrammákban  
 

 

A latin sírfeliratokon gyakori motívum a taedium vitae (életundor, halálvágy). Mindenekelőtt a 

keserű gyász lehetett az oka annak, hogy a hátramaradottak számára a halál vonzóbbnak tűnt az 

életnél. Ez a motívum ugyan megjelenik a görög sírfeliratokon is, de a latin sírszövegekben 

sokkal gyakoribb.393 Taedium vitae-ről gyász esetében akkor beszélünk, ha a hozzátartozó 

inkább meghalni szeretne, mintsem elviselni az elválás fájdalmát.394 Ilyenkor a hozzátartozó úgy 

érzi, hogy  

                                      nulla spes vivendi mihi sine conjugi tali. 395  

                                     nincs remény az életre ilyen házastárs nélkül. 

 

Olykor a gyász miatti taedium vitae a hátramaradott abbéli vágyában nyilvánul meg, hogy 

bárcsak a halál vele is végzett volna:  

                                       longus amor perit  direpta morte recepta 

                                       utinam nos Fatus texisset utrosque.396  

                                      egy hosszú szerelem pusztult el. Elszakította a hirtelen halál.  

                                     Bárcsak a Végzet együtt hantolt volna el mindkettőnket 

                                                             
393 Richmond LATTIMORE, Themes in Greek and Latin Epitaphs, Urbana, University of Illinois Press, 1962, 203. 
394 Clara Louise THOMPSON, Taedium Vitae in Roman Sepulchral Inscriptions, Lancaster, 1912, 11.13. 
395 Theodor MOMMSEN – Gustav WILMANNS – Hermann DESSAU, Corpus Inscriptionum Latinarum, vol.  VIII: 
Inscriptiones Africae Latinae, Berlin, Reimer, 1881–1956 (CIL 8.151). 
396 Franz BÜCHELER, Anthologia Latina, vol 1-2, Stuttgart, Teubner, 1982 (CLE, nr. 444). 



129 
 

 

Amennyiben a hozzátartozó reménykedett a halálon túli újraegyesülésben, nem annyira az élet 

megutálásáról van szó, mint inkább elvágyódásról:  

                                   et solamen erit, quod te iam iamque videbo 

                                   cum vita functus iungar tuis umbra figuris.397  

                                    vigaszom, hogy hamarosan látlak, 

                                    midőn bevégzem az életet, árnyamat árnyaddal összeköthetem. 

 

Ám taedium vitae-t nem csupán csak a gyász okozhatott; az életet terhessé, nem kívánatossá a 

szegénység, a betegség is tehette. Ilyenkor a halálra úgy tekintenek mint szabadítóra. A halál lesz 

az, ami után vágyik az ember, az élet pedig az, amitől rettegnie kell:  

                                  aeternamque domum petimus et finem laborum398  

                   az örök hajlék után vágyunk és arra, hogy vége legyen a fáradságnak 

 

A halál vigaszt és egyfajta kárpótlást jelent az életben elszenvedett nehézségekért. Békét nyújt, a 

szó epikureusi értelmében, azaz a halálban – mivel az totális megsemmisülést jelent – már nem 

fájhat semmi. Életben maradni viszont annyi, mint megnyújtani a szenvedést. Ezt a gondolatot 

megtaláljuk Lucretiusnál,399 és több sírfeliratban is. A halál gondtalanságot, nyugalmat kínál 

(securitas), következésképp a halott gondtalan (securus), amit az élőkről nem lehet állítani. Az 

egyik sírfeliratban ezt olvassuk:  

                                        haec est domus aeterna, solacium laboris 400   

                                        ez az örök hajlék, vigasz (kárpótlás) a fáradságért 

Az élet annyit jelent, hogy az ember a remény és a félelem foglya, és a sors hatalma alatt van. 

Mivel a halálban már nincs hatalma sorsnak, a halál valójában a sors hatalma alóli felszabadulás. 

Seneca azt írja, hogy amennyiben a bölccsel bosszantó, nyugalmát felkavaró dolgok történnek, 

                                                             
397 Eugen BORMANN, Corpus Inscriptionum Latinarum, vol. XI: Inscriptiones Aemiliae, Etruriae, Umbriae Latinae, 
Berlin, De Gruyter,  1966 (CIL 11.3771). 
398 CIL 11. 1616. 
399 Vö. LUCRETIUS, A természetről, Budapest, Kossuth, 1997, 102 (Lucr. 3.940–944). Idézi THOMPSON, Taedium 
Vitae, 32. 
400 CIL 8.4475. 



130 
 

legjobb, ha meneszti magát, azaz önként kihátrál az életből.401 Ez a sors hatalma alóli 

felszabadulás jelenik meg egy Kr. u. 1. századi sírfeliratban:  

                                         Evasi, effugi. Spes et Fortuna valete. 

                                         Nil mihi vobiscum est, ludificate alios!402  

                            Elmenekültem, elfutottam. Remény és Sors, minden jót nektek.  

                            Nincs már közöm hozzátok, találjatok más játékszert magatoknak! 

 

A feliratban beszélő halott úgy érzi, hogy az élet, a sok be nem teljesült reménnyel, csúfot űzött 

vele (ludificare). A halál annyi, mint megszabadulni a Remény (Spes) hatalma alól. A 

megfogalmazás miszerint a halott elfutott, megmenekült az élettől egyaránt utalhat 

öngyilkosságra és természetes halálra.403  

Végül a taedium vitae összefügg az időskori megfáradással (fessa aetas) is. Hogy ez 

mennyire jellemző volt az öregekre, kiderül egy olyan sírszövegből, melyben a feleség éppen az 

ellenkezőjét állítja férjéről: 

Nunquam tristis erat laetus gaudebat ubique 
Nec senibus similis mortem cupiebat obire 
Sed timuit mortem nec se mori posse putabat.404  
 
Nem volt szomorú soha, derűs volt és örökké örült, 
s mint az öregek szokták: nem kívánta a halát. 
Félt a haláltól, s nem gondolta, hogy meghalhat. 

 
Az időskori taedium vitae-re példa az alábbi sírfelirat is, melyben egy férfi a fiáról, illetve idős 

anyjáról emlékezett meg. Az utóbbiról azt mondja, hogy nem akart élni, azaz nem volt már 

kívánatos számára az élet. A szöveget teljes egészében közlöm.  

 
Dispar damna lege, Parcarum et stamina dispar; 
Hæc ridenda mihi est, hic lacrymandus erit. 

                                                             
401 Lásd SENECA, Erkölcsi levelek, 138 (Sen. Ep. 70).  
402 Eugen BORMANN - Wilhelm HENZEN - Martin BANG - Christian HÜLSEN - Giovanni Battista DE ROSSI, Corpus 
Inscriptionum Latinarum, vol. VI: Inscriptiones Urbis Romae Latinae, Berlin, Reimer, 1926 CIL VI.11743= CLE, 
nr. 1498). 
403 Több hasonló sírfeliratot is ismerünk. Görög párhuzamát (és valószínűleg mintáját) Lásd Hermann BECKBY, 
Anthologia Graeca, vol. IX-XI, München, Ernst Heimeran Verlag, 1958 (AG IX, nr. 49). Idézi THOMPSON, Taedium 
Vitae, 44. 
404 Hermann DESSAU, Corpus Inscriptionum Latinarum, vol. XIV: Inscriptiones Latii veteris Latinae, Berlin, De 
Gruyter, 1968 (CIL 14.636).  



131 
 

Hæc namque emeritos bis quadraginta per annos 
Vixit; at hic tertio consule natus obit. 
Cur modo tam præceps, iterum tam sera fuisti 
Funeris amborum dic rea Persephone. 
Vix lucem vidisse satis qui vivere posset; 
Vivere quæ nollet vix potuisse mori.405  
 
Nem egyforma a veszteség a Párkák rendelése szerint, és nem  
egyforma hosszú a fonál. 
Anyám sorsán nevetnem kell, a fiamén meg sírnom! 
Anyám kétszer negyven hosszú évet élt, 
a fiam meg elment élete harmadik évében. 
Miért voltál egyszer ennyire gyors az egyik, aztán meg  
ennyire ráérős a másik halálával, mondd, te bűnös Perszephoné? 
Alig láthatta a napot az, aki élhetett volna még, 
és aki nem akart élni már, meghalni alig tudott! 

 

Feltűnő, hogy ez a latin sírfeliratokra igencsak jellemző taedium vitae olyan élethelyzetekben 

jelenik meg, melyekben az emberek– mint a görög sírszövegek esetében is láthattuk – a 

leginkább hajlamosak öngyilkosságot elkövetni. Ilyen élethelyzetek a gyász, a(z időskori) 

betegség, a szenvedés, a kilátástalanság, de maga az öregség mint állapot is. Láttuk, hogy 

taedium vitae-t az a filozófikus meggyőződés is okozhat, hogy az élet a hiú remények által csúfot 

űz az emberből. Az élettel, illetve a halállal kapcsolatos filozófiai nézetek szintén állhatnak az 

öngyilkosság hátterében.  

Vajon a latin sírszövegekben gyakran megjelenő taedium vitae azt jelezné, hogy a latin 

szepulkrális irodalomban több öngyilkossági esettel találkozunk, mint amennyivel a görög 

sírfeliratok esetében találkoztunk? A görög sírfelirat-példák bemutatásakor már találkoztunk 

Agnieszka Kotlińska-Toma véleményével, aki azt állítja, hogy a több százezer görög sírfelirat 

közül csupán három említ öngyilkosságot, szemben a latin sírfeliratokkal, melyek gyakrabban 

tematizálják az öngyilkosságot.406 Háromnál mindenképpen több ógörög „öngyilkos sírfelirattal” 

számolhatunk, ám ez semmiképpen nem érvényteleníti Kotlińska-Toma-nak azt a tézisét 

miszerint az öngyilkosság egy eléggé elhallgatott téma az ógörög sírfeliratokon. Mi a helyzet a 

latin sírfeliratokkal? A taedium vitae gyakoriságának ismeretében meglepő lehet, hogy szám 
                                                             
405 John KENRICK, Roman Sepulchral Inscriptions, London, 1858, 24. Lásd még Jan GRUTER, Inscriptiones Antiquae 
Totius Orbis Romani, Amsterdam, 1707 (Gruter, nr. 4849). A szöveget lásd még http://www.manfredclauss.de. 
406 Agnieszka KOTLIŃSKA-TOMA, Is Ending a Wretched Life Pardonable, 169–185, 172.183. 

http://www.manfredclauss.de/


132 
 

szerint valamivel kevesebb „öngyilkos” latin sírfelirat áll rendelkezésünkre, mint görög. Tény 

viszont, hogy ezek csaknem mindegyikében egyértelműen öngyilkosság esete forog fenn, míg a 

görög sírszövegek esetében többször csupán csak gyanakodhattunk az öngyilkosságra. Az 

viszont már kevésbé meglepő, hogy a latin irodalomban – szemben a görög epigramma-anyaggal 

– kevés olyan epigrammát találunk, melynek az öngyilkosság a témája. Ez azzal magyarázható, 

hogy a latin epigrammairodalom messze nem olyan gazdag, mint a görög. Kevés latin irodalmi 

sírfelirat van, és még kevesebb olyan, melynek az öngyilkosság a témája. Előbb a valódi 

sírfeliratokat elemezzük, majd megvizsgáljuk, hogy a rendelkezésünkre álló irodalmi 

epigrammák miként reprezentálják az öngyilkosságot. 

 
 

5.1.Öngyilkosság a sírköveken. Nem-irodalmi sírfeliratok tanúsága 

 

Elsőként egy olyan párbeszédes sírfeliratot idézek, mely inkább a taedium vitae-re példa, mint az 

öngyilkosságra. A szöveg egy libertinus házaspár (Atimetus és Homonoia) síremlékéről való, 

melyen nem csupán az alább idézett párbeszédes epigramma olvasható, hanem latin prózai 

szövegek, és egy további görög, illetve latin nyelvű epigramma is. A latin nyelvű epigrammából, 

melyben a halott feleség beszél, megtudjuk, hogy nem egészen húsz évesen halálozott el. Külön 

érdekessége a síremléknek, hogy noha a házaspár közös síremlékének volt szánva, és helyet is 

hagytak az emlékművön a férj sírfelirata számára, a hely végül üresen maradt. Ennek okát nem 

ismerjük.407 A legvalószínűbbnek az tűnhet, hogy Atimetus később újranősült, gyermekei 

születtek, és egy másik családi sírboltba temetkezett. De más oka is lehetett annak, hogy a férj 

sírfelirata végül nem került fel a síremlékre. Ezt a hipotézist alább vetjük fel. A sírszöveg 

Rómából való, a Kr. u. 1. századból.  

 
I.1 Férj  

 
                       Si pensare animas sinerent crudelia fata  
                      et posset redimi morte aliena salus,  
                      quantulacumque meae debentur tempora vitae 

                                                             
407 Valentina GARULLI - Eleonora SANTIN, Oltre la traduzione: strategie di comunicazione e confini linguistico-
culturali nelle iscrizioni metriche bilingui greco-latine, 170–177. https://hal.science/hal-03085253/document (utolsó 
letöltés: 2023. 11. 17.) 
170-177 

https://hal.science/hal-03085253/document


133 
 

pensassem pro te, cara Homonoia, libens.  
at nunc, quod possum, fugiam lucemque deosque  
ut te matura per Styga morte sequar. 

 
Feleség  

 
Parce tuam, coniunx, fletu quassare iuventam  
fataque maerendo sollicitare mea.  
nil prosunt lacrimae nec possunt fata moveri.  
Viximus, hic omnis exitus unus habet.  
Parce: ita non unquam similem experiare dolorem  
et faveant votis numina cuncta tuis  
quodque mihi eripuit mors immatura iuventae,  
id tibi victuro proroget ulterius.408 
 

Férj 
 
Ha a kegyetlen sors hagyná, hogy életet élettel fizessünk, 
és más halála megválthatná az életet,  
bármilyen kevés is van hátra életemből,  
szívesen adnám érted, drága Homonoia. 
Ám csak az tehetem, hogy elfutok a fény és az istenek elől, 
hogy korai halállal kövesselek a Stüxön át. 
 

Feleség 
 
Ne gyötörd férjem sírással ifjúságod, 
és halálomat gyásszal ne zaklasd! 
Semmit nem használnak a könnyek, a sorsot sem lágyítják meg! 
Éltünk! S ez a vég mindenkit utolér. 
Kíméld magad! Hogy soha hasonló fájdalmat ne kelljen átélned, 
s nehogy az istenek meghallgassák kérésed! 
Amit a korai halál elrabolt tőlem: fiatal éveimet, 
azt adja neked, hogy élhess hosszan tovább! 

 
Atimetus, a gyászoló férj arról beszél, hogy örömest felajánlaná életét felesége életéért, de mivel 

ez nem lehetséges, azt teszi, amit tenni tud: öngyilkosságot követ el, hogy együtt lehessen a 

feleségével. Könnyen elképzelhető, hogy Atimetus gyakran hangoztatta a barátai előtt, hogy 

öngyilkosságot fog elkövetni, a barátok meg azzal az érvvel próbálták lebeszélni, hogy ezt 

Homonoia sem akarná. Ezek a baráti beszélgetések kerülhettek fel a férj és feleség közötti 

dialógus formájában a síremlékre, hogy valahányszor Atimetus a sírhoz látogat, a feleség 

„lebeszélhesse” tervezett öngyilkosságáról. Hogy Atimetus komolyan tervezhette az önkezű 
                                                             
408 CLE, nr. 995. 



134 
 

halált, mi sem bizonyítja jobban, mint az, hogy a síremlékre felkerült ez a különös párbeszéd, 

melyben nem csupán a taedium vitae fogalmazódik meg (ilyenként messze nem egyedülálló), 

hanem egy konkrét öngyilkossági terv (elfutok a fény és az istenek elől). Az öngyilkossági 

szándék ilyen nyílt hangoztatását egy pszichológus ma kétségkívül komoly üzenetként, 

segélykiáltásként kezelné. A sírfeliratban persze nincs szó arról (a nem idézett részekben sem), 

hogy a férj öngyilkosságot követett volna el. A közös síremlékről – miként utaltunk rá – hiányzik 

viszont a saját sírfelirata, melynek egyébként kihagyták a helyet a síremléken. Vajon miért nem 

került fel a síremlékre, egy későbbi időpontban, Atimetus sírfelirata is? Leginkább arra 

gondolhatunk, hogy az istenek meghallgatták Homonoia kérését, és hosszú élettel ajándékozták 

meg a férjet, aki később újranősült, és második felesége mellé temetkezett. De hipotézisként azt 

is felvethetjük, hogy Atimetus végül mégiscsak beváltotta az ígéretét, öngyilkos lett, és éppen 

emiatt nem kerülhetett a feleség mellé. Ismerünk egy feliratot (nem sírfeliratot!) Sarsinából, a Kr. 

e. 1. századból, melyből megtudjuk, hogy egy bizonyos Horatius Balbus temetőhöz szükséges 

földterületet adományozott polgártársainak, és ugyanakkor közölte velük feltételeit is. A 

temetőből kizárták a gladiátorokat, a hírhedt foglalkozást űzőket, és azokat, akik önakasztással 

végeztek magukkal. Ez Voisin szerint azt jelenti, hogy nem általában az öngyilkosoktól tagadták 

meg a temetkezési helyet, hanem csak azoktól, akik akasztással haltak meg, akár önként, akár 

mások keze által (azaz keresztre feszítve). A római társadalomban ugyanis az akasztott ember 

félelem tárgya volt. Rettegtek tőle. Ezzel a rettegéssel magyarázható, hogy viszonylag kevés 

római önakasztásos öngyilkosságot ismerünk. A római emberből az akasztás mindenféle formája 

viszolygást váltott ki. Cicero azt írta, hogy a kereszt nem csupán a római polgár testétől, hanem a 

gondolataitól, a szemétől, a fülétől is maradjon távol; legjobb lenne száműzni a római ember 

szótárából.409 Hasonlóan vélekedik Seneca is az akasztásos halálról. Azt írja, hogy a kereszt 

lignum infelix (átkozott fa), és a legszörnyűbb gonosz, minden szenvedés és nyomorúság (ultima 

malorum) netovábbja kötődik hozzá.410 Az akasztott ember holttestét egyébként egy órán belül el 

kellett szállítani. Ám senkinek nem volt joga levágni, csak a manceps-nek.411 Ez a halálnem a 

                                                             
409 CICERO, Összes perbeszédei, Szeged, Lectum, 2010, 699 (Caius Rabirius védelmében, V). 
410 SENECA, Prózai művei,1. kötet, Budapest, Szénzár Kiadó, 2002,  503–504 (Sen.Ep. 101). 
411 Tkp. temetkezési vállalkozó, aki rabszolgákkal dolgoztatott. Ezek a rabszolgák hóhérokként is dolgoztak, pl. 
keresztrefeszítésnél.  



135 
 

halottat insepultus-szá (eltemethetetlenné), infelix-é (átkozottá) tette, és beszennyezte az élők 

lakhelyét, illetve nap ragyogását.412 

 Nos, amennyiben Atimetus önakasztással vetett volna véget az életének, az kellőképpen 

magyarázná, hogy miért nem került fel a sírfelirata a síremlékre. Nyilván ez egy olyan feltevés, 

amit lehetetlen bizonyítani. A sírfeliratban csupán tervezett öngyilkosságról, vagy ha úgy tetszik: 

öngyilkossági gondolatokról olvasunk. Ám ilyenként is releváns számunkra, mivel jelzi, hogy a 

házastárs elvesztése, a gyász egyik meghatározó oka lehetett az öngyilkosságnak. Ez esetben 

ráadásul egy férfi fenyegetőzik öngyilkossággal. Gyász miatt ugyanis, miként a görög 

sírszövegekben már láthattuk, és alább is látni fogjuk, leginkább nők lettek öngyilkosok. 

A következő sírfeliratban gyilkosságról és öngyilkosságról egyaránt olvashatunk. A 

szöveg Germania Superiorból való, a Kr. u. 1. századból. A síremléket egy meggyilkolt 

juhtenyésztőnek korábbi dominus-a, a patrónusa emeltette.413 Iucundus tehát felszabadított 

rabszolga volt, aki sírszövegében egyes szám első személyben, részletesen beszéli el halála 

körülményeit. Iucundust rabszolgája gyilkolta meg, majd tettét követően a Majnába ugorva vetett 

véget az életének. Öngyilkosságával minden bizonnyal a keresztrefeszítést kívánta elkerülni, 

azaz a kínhaláltól való félelem miatt menekült önként a halálba. Amennyiben testét partra dobta 

a folyó, ugyanúgy temetetlen maradt, mint ha keresztre feszítették volna.  Ez az egyetlen olyan 

sírszöveg, mely rabszolga öngyilkosságáról számol be. Ugyanakkor az öngyilkosság módja 

(folyóba ugrás) és igen ritka.414 A szöveg tördelése követi a síremléken lévő szöveg formáját. 

Csak ott változtattunk, ahol az zavarná az olvasást. 

 
                                                  I.2.Iucundus  

M(arci) Terenti l(ibertus)   
pecuarius   
praeteriens quicum  
que legis consiste  
viator et vide quam indigne  
raptus inane  
querar vivere non   

                                                             
412 Jean-Louis VOISIN, Apicata, Antinoüs et quelques autres, in: Mélanges de l'École française de Rome. Antiquité, 
99, nr. 1., 1987, 257-280, 260–261 
413 Lásd Nico ROYMANS – Marenne ZANDSTRA, Indications for rural slavery in the northern provinces, in: Nico 
ROYMANS –Ton DERKS: Villa Landscapes in the Roman North, Amsterdam, Amsterdam University Press, 2011, 
161–179, 168. 
414 Lásd Jean-Louis VOISIN, Apicata, Antinoüs et quelques autres, 273–274. 



136 
 

potui plures XXX per   
annos nam eripuit  
servos mihi vitam et ipse   
praecipitem sesse  
deiecit in amnem abstulit   
huic Moenus quod  
domino eripuit  
patronus de suo posuit.415 

 
Iucundus, Martius Terentius szabadosa. juhtenyésztő. 
Vándor, ki itt ellépsz, állj meg, lásd és olvasd, 
amint elpanaszlom, én szegény, hogy mily 
méltatlanul fosztottak meg az életemtől. 
Nem élhettem, csupán csak harminc esztendőt, 
mert egy rabszolga elrabolta az életem. 
Aztán belevetette magát a folyóba: 
elvette a Majna azt, amit ő urától vett el! 
Patrónusa emelte saját költségén (Iucundusnak). 
 

Egy prózai sírszöveggel folytatjuk, mely egy Telesina Crispinella nevű nő halálát beszéli el. Az 

asszony harmincnyolc évet élt a férjével házasságban, mely adatból arra következtethetünk, hogy 

az ötvenes évei közepén járhatott (ha tizenhat-tizenhét évesen ment férjhez). Bár lehetne arra 

gondolni, hogy valójában a gyász (a lelki bánat) végzett vele, sokkal valószínűbb, hogy az 

elviselhetetlen gyász miatt öngyilkos lett. Előbb megutálta az életét (vivere abominavit), majd 

végzett magával (animo despondit). Nem ez lenne az egyetlen eset, amikor egy anya úgy dönt, 

hogy nem akarja túlélni gyermeke(i) halálát. Dio Cassius elmeséli, hogy Apicata (Seianusnak, 

Tiberius kegyencének korábbi felesége), miután megtudta, hogy fiait meggyilkolták, a lányát 

pedig meggyalázták, öngyilkosságot követett el.416 A túlságos gyász, párosulva azzal a vággyal, 

hogy az ember a halálban a szeretteivel találkozhasson (ob desiderium fili), főleg asszonyokat – 

miként ezt a görög sírszövegek némelyikében is láthattuk – könnyen öngyilkosságba taszíthatott. 

 

I.3. D(is) M(anibus) S(acrum).Telesinae Crispinellae, conjugi sanctissimae, quae ob desiderium 
fili, Publii Lali Gentiani Victoris, sui piissimi vivere abominavit et post dies XV fati ejus animo 
                                                             
415 O. HIRSCHFELD - C. ZANGEMEISTER, Corpus Inscriptionum Latinarum, vol. XIII: Inscriptiones trium Galliarum 
et Germaniarum Latinae, Berlin, Reimer, 1916 ( CIL XIII, 7070=CLE, nr. 1007). 
416  DIO CASSIUS, Roman History, London, Heinemann, 1955, 217 (Dio Cass. 58.11.6). Idézi Jean-Louis VOISIN, 
Apicata, Antinoüs et quelques autres, 274. 



137 
 

despondit. Publius Lalius Modestus maritus cum qua vixit annos XXXVIII. Menses III. Sine ulla 
querella.417 

Az alvilági isteneknek. 
A legfeddhetetlenebb feleségnek, aki fia Publius Lalius Gentianus Victor, a legkedvesebb fiú 
utáni sovárgás miatt életét megutálta, és a fiú halála után tizenöt nappal halálra szánta magát. 
Férje, Publius Lalius Modestus, akivel harmincnyolc évet és három hónapot élt együtt. Minden 
panasz nélkül (vagy: vitatkozás nélkül éltek). 
 
 

 
Anyának és lányának állít emléket az alábbi Hispániából (Cartagena), a Kr. e. 1. századból való 

sírfelirat. A Sicinus család régi hispániai plebejus család volt.418  Mivel az apáról nem tesz 

említést a szöveg, gyanítható, hogy az anya özvegyként nevelte a lányát, és a lány hirtelen halála 

után teljesen magára maradt. Miután síremléket emelt a lánynak, ő is visszaadta a lelkét a 

túlságos gyász miatt. Halála mintegy bizonyíték arra, hogy mennyire kesergett, azaz mennyire 

képtelen volt elviselni a fájdalmat. Kérdés, hogy a reddidit animam arra vonatkozik-e, hogy az 

anya a fájdalomba halt bele, vagy pedig arra, hogy önkezével vetett véget az életének? Mi ez 

utóbbira gondolunk. A lány halála és az anya halála között igen kevés idő telt el (miután könnyek 

közt e síremlékkel adózott a lánynak). Ez talán nem volt „elég arra”, hogy a depresszió, 

természetes módon végezzen vele. 

 
                          I.4. Sicinia Quinti filia mater. Sicinia Cai filia Secunda. 

Filia cum matre est, hospes, sei forte requiris  
heic sita. Quas rapuit mortis acerba dies.  
Sed prius eripuit matri qui in omnia pollet  
crudelis cassus filiolam e manibus. Paene inmatura  
morte ereptam sibi gnatam heu quantum mater fleverit indiciost  
Nam postquam fletu et monumento hoc condecoravit  
gnatam per luctus reddidit ipsa animam.419 
 
Sicina, Quintus lánya, az anya, és Sicina Secunda, Gaius lánya. 
Anya és lánya fekszenek itt, ha kérdeznéd vándor, 
kiket a halál keserű napja ragadott el. 
Ám először az anya kezei közül a lányt ragadta el 

                                                             
417 Theodor MOMMSEN, Corpus Inscriptionum Latinarum, vol. IX: Inscriptiones Calabriae, Apuliae, Samnii, 
Sabinorum, Piceni Latinae, Berlin, reimer, 1883 (CIL IX 2229 = Voisin, 279). 
418 Emilio HÜBNER, Los más antiguos poetas de la península, in: Estudios de erudición española. Homenaje a 
Menéndez Pelayo en el año vigésimo de su profesorado, vol. 2, Madrid 1899, 341–365, itt: 345. 
419 CLE, nr. 1076. 



138 
 

a mindent uraló végzet. Van bizonyság arra, hogy midőn  
a korai halál elragadta a lányt, ó jaj, mennyire kesergett az anya: 
mert miután könnyek közt e síremlékkel adózott a lánynak, 
a gyász miatt visszaadta a lelkét. 

 
 
Egy igen talányos sírfelirattal folytatjuk, mely Lugdunumból (Lyon), a Kr. u. 2. századból 

származik. Az asszony neve arra utal, hogy felszabadított rabszolga lehetett. Fiatalon, huszonöt 

évesen halt meg. A sírban helyet kapott fia, Attius is, ám ez csak abból derül ki, hogy a 

síremléket állító Cerealius férjnek és apának nevezi magát. Ugyanakkor az apának és a fiúnak 

nem egyezik a családneve, amiből arra lehet következtetni, hogy a fiú az asszony előző 

házasságából származhatott. A fiúról egyébként semmi lényeges információt nem közöl a 

sírszöveg. Különössé az teszi a szöveget, hogy a férj, noha kegyesnek (kedvesnek, jóságosnak) 

nevezi a feleségét, egyúttal azt is közli, hogy gonosz dolgot tett (egész életében pia volt, majd 

pedig inpia-vá vált). Mit jelenthet vajon ez a talányos mondat? A sírfeliratnak sok értelmezője 

akadt, így elméletekben sincs hiány. Van olyan magyarázó, aki arra gondol, hogy Sutia-t azért 

nevezi a férj inpia-nak, mert az asszony kereszténnyé lett. Mások szerint az inpia arra 

vonatkozik, hogy Sutia ahelyett, hogy a férjével maradt volna, követte a fiát a halálban. Megint 

mások úgy látják, hogy az inpia arra célozna, hogy noha Sutia sokkal fiatalabb volt a férjénél, 

mégis korábban halt meg. Ez utóbbi két értelmezésben a gonosz tett tehát semmi egyébre nem 

utalna, csupán arra, hogy az asszony túl korán halt meg.420 Ám az ilyen esetekben nem az 

elhalálozott házastársat szokták vádolni, hanem a végzetet, a sorsot, a moirákat vagy a halált 

magát. Nem tarthatjuk kizártnak, hogy az a gonosz dolog, amivel a férj szelíden vádolja a 

feleséget, az öngyilkosság. Teljes joggal gondolhatunk arra is, hogy fia halála miatti gyászában 

Sutia végül a halál mellett döntött. Kenrick mindenesetre arra gondol, hogy az asszony halálát az 

anyai bánat okozta.421 

 
I.5.Dis manibus et memoriae aeternae Sutiae Anthidis, quae vixit annis XXV, mensibus IX, 
diebus XV, quae dum nimia pia fuit facta est inpia (!). Et Attio Probatiolo. Cerealius Calistio 
coniux et pater et sibi vivo ponendum curavit et sub ascia dedicavit.422 
 

                                                             
420 Lásd G. STÉGEN, L'« impiété » de Sutia Anthis, in: Revue belge de philologie et d'histoire, tome 39, fasc. 1, 
(1961), Antiquité – Houdeid, 59–61. 
421 John KENRICK, Roman Sepulchral Inscriptions, 18. 
422 CIL XIII, 2279. 



139 
 

Az alvilági isteneknek és Sutia Anthis örök emlékére, aki huszonöt évet, kilenc hónapot és tizenöt 
napot élt. Noha igen kegyes volt, gonosz dolgot tett. És Attius Probatiliusnak. Cerealius Calistio 
a férj és apa emelte, magának is még éltében, és a bárd alatt423 felszentelte. 
 
A túlzott gyász okozta egy nyolcéves fiú halálát is az alábbi sírszövegben. A fiú csupán egy 

nappal élte túl a nővérét. Öngyilkos lett volna? Meglepő lehet, hogy egy nyolcéves fiú az 

öngyilkosság mellett dönt, ezért hajlanánk arra, hogy ez esetben mégiscsak arról lehet szó, hogy 

az elviselhetetlen szomorúság végzett vele. Nem ismerünk adatokat az ókorból a gyermek-

öngyilkosságokra vonatkozóan, azt viszont tudjuk, hogy korunkban egyre több öngyilkosság 

fordul elő az 5–11 év közötti gyermekek, kiskamaszok körében. A kiváltó okok között szerepel a 

trauma is.424  A testvérek közötti korkülönbség miatt (Castricia, csaknem tizenhat évesen már 

eladósorba lépett) arra is gondolhatunk, hogy a viszonyuk nem annyira testvéri lehetett, a fiú 

sokkal inkább amolyan másodlagos gondozóként (pótanyaként) tekinthetett nővérére. Castricia 

elvesztése ezért is jelenthetett számára ilyen nagy traumát. A szövegből mintha az derülne ki, 

hogy a szülők értik a fiúk tettét: a nővér utáni sóvárgás megmagyarázza, hogy miért végzett 

magával Communis. 

 
I.6.Memoriae Castriciae filiae dulcissimae et piissimae et incomparabili, quae vixit annis XV, 
mensibus IIII, diebus I, et Communi filio, qui post desiderium sororis suae una die super vixit, et 
vixit annis VIII, diebus XX.  Communis et Casia parentes filis dulcissimis.425 
 
A legdrágább, a legkedvesebb és a páratlan lány, Castricia emlékére, aki tizenöt évet, három 
hónapot és egy napot élt, és fiunknak, Communisnak, aki a nővére utáni sóvárgás miatt csupán 
egy nappal élte túl őt. Nyolc évet és húsz napot élt. A szülők, Communis és Casia legdrágább 
gyermekeiknek. 
 

Septicianus, 1–2. századi latin grammatikus a betegségek elől menekült a halálba. Ezzel az 

értelmezéssel nem mindenki ért egyet.426 Amennyiben öngyilkosságról van szó, és nem 

egyszerűen taedium vitae-ről, nem derül ki, hogy az önkéntes halál révén Septicianus olyan 

békére lel-e, melyet valamilyen túlvilági helyen valóban élvezhet, vagy a béke és a gondok 

hiánya epikureusi szellemben azt jelenti, hogy mivel a halál mindent megszüntet, a fájdalmat is 

                                                             
423 A sír még nem volt teljesen kész (=sub ascia/bárd alatt). 
424 https://www.cwla.org/increased-suicide-rates-among-children-aged-5-to-11-years-in-the-u-s/ (utolsó letöltés: 
2023. 11. 30.) 
425 Johann Caspar von ORRELI, Inscriptionum Latinarum Selectarum Amplissima Collectio Romanae Antiquitatis, 
vol. 2., Zürich, 1828 (Orelli, 4600). 
426 Anton J. L. HOOFF, From Autothanasia to Suicide. Self-Killing in Classical Antiquity, London, Routledge, 1990, 
153. 

https://www.cwla.org/increased-suicide-rates-among-children-aged-5-to-11-years-in-the-u-s/


140 
 

megszünteti. A sírszöveg egy szobortalapzatról származik. A grammatikus városától, Comumtól, 

hálából szobrot kapott, ám nem tanítói szolgálataiért, hanem mert vagyonát a városra hagyta.427 

Septicianus nem csak grammatikus volt a városban, hanem tiszteletbeli decurio is. Gyaníthatjuk, 

bár erről nem esik szó a sírfeliratban, hogy római módon (karddal vagy ereinek felvágásával) 

vetett véget az életének, és nem önakasztással. Ez utóbbi esetben ugyanis aligha kapott volna 

szobrot a várostól. 

 
I.7. Publi Atilii Septiciani grammatici latini, cui ordo Comensium ornamenta decurionalia 
decrevit, qui universam substantiam suam ad rem publicam pertinere voluit. 
 

Morborum vitia et vitae mala maxima fugi: 
nunc careo poenis, pace fruor placida.428 
 
Publius Atilius Septiciamus, latin grammatikus (emlékére), akinek  
Comum tanácsa tiszteletbeli decurio rangot adott, és aki teljes  
vagyonát a közösségre hagyta. 
 
Elmenekültem a betegségek csapásai és az élet legnagyobb  
gonoszságai elől: 
most semmi se bánt, szelíd békére leltem. 

 
Hasonló okokból döntött a halál mellett egy Bassulus nevű férfi is, aki saját maga szövegezte 

meg a sírfeliratát. Bassulus a Kr. u. 2. század elején élt Aeclanumban, és azt mondja magáról, 

hogy lefordította Menander néhány darabját, és ő maga is próbálkozott drámaírással. Ezeket a 

darabokat feltehetően nem állították színpadra, ellenkező esetben erről is említést tett volna 

sírszövegében. Bassulus duovir is volt a maga városában, ám ez nem jelentette feltétlenül azt, 

hogy tulajdonképpeni hivatalt is viselt volna. Ez olykor egy tiszteletbeli cím volt, amit 

jótékonyságért cserébe kaphattak az előkelő(bb) emberek.429 Bassulus lelki és testi gyötrelmekről 

beszél. A betegség mellett valamilyen lelki fájdalom is gyötörte. Nem kizárt, hogy ez 

összefügghetett intellektuális tevékenységével, melyet kortársai – érzése szerint – talán nem 

értékeltek eléggé. Itt sincs szó arról, hogy milyen módon került sor az öngyilkosságra, kifejtésre 

kerül viszont az, hogy Bassulus mit remél az önkéntes haláltól. Úgy fogalmaz, hogy a halál, a 

maga módján, enyhülést ad a számára. Ez valószínűleg úgy értendő, mint e fenti esetben, azaz az 

                                                             
427 Lásd Gibson K. ROY, Man of High Empire, Oxford, Oxford University Press, 2020, 42. 
428 CLE, nr. 1274. Lásd még Carolynn E. RONCAGLIA, Northern Italy in the Roman World, Baltimore, Johns 
Hopkins University Press, 2018, 82. 
429 Lásd Andrew D. CLARKE, Secular and Christian Leadership in Corinth, Leiden-New York-Köln, Brill, 1993, 14. 



141 
 

enyhülés és az örök nyugalom nem aktív pihenést jelent, amit élvezhet az ember, hanem 

mindenféle fájdalom és gyötrelem hiányát. Azért szűnik meg a halálban a fájdalom, mert minden 

megszűnik. Bassulus nem csupán azt mondja el, hogy ő maga miért döntött a halál mellett, 

hanem egyúttal ajánlja is az öngyilkosságot mindazoknak, akik az ő helyzetébe kerülnének. Az 

élet csupán addig kívánatos, amíg élni üdvös, amíg nem zaklatják az embert testi-lelki bajok, 

ellenkező esetben nem tanácsos kötődni az élethez. A halál mint kikötő motívumát több görög 

irodalmi sírfeliratban is megtaláljuk. Egy több variációban is ismert epigrammában azt olvassuk, 

hogy a halott kikötőre (λιμή) lelt a halálban, felszabadult a remény és a sors hatalma alól, és nem 

szolgál többé játékszerül ezeknek a hatalmaknak.430 Seneca is azzal vigasztalja Polybiust testvére 

miatti gyászában, hogy a testvér már elpihent, végre szabad, végre megnyugodott, végre 

örökkévaló. Ha az élet tengeren való hánykódás, a halál kikötő (portus).431 Ez a kikötő, sugallja 

Seneca, végső reménysége minden hajósnak, azaz a halál ad végső nyugalmat minden élőnek.432 

 
I.8. D(is) M(anibus) M(arco) Pomponio, M(arci) f(ilio), M(arci) n(epoti), M(arci) pron(epoti), 
M(arci) abn(epoti) Cor(nelia) Bassulo, (duo)vir(o) q(uin)q(uennali). 
 

Ne more pecoris otio transfungerer, 
Menandri paucas vorti scitas fabulas, 
Et ipsus (!) etiam sedulo finxi novas. 
Id quale qualest chartis mandatum diu. 
Verum vexatus animi curis anxiis, 
Non nullis etiam corporis doloribus, 
Utrumque ut esset taediosum ultra modum, 
Optatam mortem potitus. Ea mihi 
Suo de more cuncta dat levamina. 
Vos in sepulchro hoc elogium incidite,  
quod sit docimento post futuris omnibus, 
inmodice ne quis vitae scopulis haereat, 
cum sit paratus portus eiaculantibus, 
qui nos excipiat ad quietem perpetem. 
Sed iam valete donec vivere expedit. 
Cantria Longina marito optimo bene merenti fecit.433 
 

                                                             
430 Hermann BECKBY (szerk.), Anthologia Graeca, I−XVI, München, 1957−1958 (AG IX, nr. 49). További példa: 
AG IX, nr. 172. 
431Navigantibus nullus portus nisi mortis est. Ne itaque invideris fratri tuo: quiescit. Tandem liber, tandem tutus, 
tandem aeternus est. Lásd SENECA, Moral Essays, Volume II: De Consolatione ad Marciam. De Vita Beata. De 
Otio. De Tranquillitate Animi. De Brevitate Vitae. De Consolatione ad Polybium. De Consolatione ad Helviam, 
Cambridge, MA, Harvard University Press, 1932. 
432 SENECA, Prózai művei, 1. kötet, Budapest, Szénzár, 2002, 85 (Sen. Ad Polyb.IX, 4). 
433 CLE, nr. 97 = CIL IX, 1164. 



142 
 

Az alvilági isteneknek. Marcus Pomponius Bassulusnak, aki Marcus  
fia, Marcus unokája, Marcus dédunokája, Marcus ükonokája, Cornelia  
tribusából434, a duovir quinquennalisnak. 
 
Hogy ne töltsem tétlenül, barom módjára, a pihenés idejét, 
lefordítottam Menandrosz néhány elmés darabját, 
sőt magam is, serényen, szereztem újakat. 
Akármilyenek is, régóta papírra vannak vetve. 
Ám mivel súlyos gondok gyötörték lelkemet, 
és nem kevés fájdalom a testemet, 
s mert mindkettő felettébb gyűlöletes volt, 
úgy döntöttem, hogy kívánatosabb a halál. 
Ez – a maga módján – teljes enyhülést ad nekem. 
Ti pedig véssétek síromra ezt a feliratot, 
hogy okulásul lehessen a jövőben mindenkinek: 
senki ne kösse magát túlságosan az élet horgonyához, 
midőn a kihajózónak készen áll a kikötő, 
mely örök nyugalomba fogad minket. 
De éljetek boldogul, míg élnetek üdvös. 
Cantria Longina állítatta a legjobb férjnek, érdeme szerint. 
 

 
A következő sírfelirat egy Oppia nevű fiatal nőnek állít emléket. A felirat a Kr. u. 2. századból, 

Anagniaból (Itália) származik. Bár a szöveg puella-nak (lány, hajadon) nevezi Oppiát, minden 

bizonnyal férjezett asszonyról van szó, és a puella itt kedveskedő, szerelmes megszólítás. Az 

elképzelt szcenárium szerint Oppiát két nő fogadja az Alvilágban. Oppia exemplum, azaz a tiszta 

nő (puella casta) példája, az alvilágban pedig ugyancsak exemplumok fogadják, Laodamia, a 

görög, illetve Arria, a római hitvesi hűség és szeretet példái. Gondolhatunk persze arra is, hogy a 

klasszikus görög örökségre, illetve a római közelmúltra való visszatekintés, a férj, Firmus 

szemében egyfajta méltóságot kölcsönzött kedves halottjának,435és voltaképpen ezért invokálja 

Arriát, illetve Laodamiát, ám feltűnő, hogy minkét nő öngyilkosságáról híres. Arria, Caecina 

Paetus felesége volt, akit Claudius császár halálra ítélt egy összeesküvésben való részvétel miatt. 

Arria, mivel nem sikerült megmentenie a férjé, kardot döfött a saját szívébe.436 Ifjabb Plinius 

elbeszélése szerint Arria nem szándékozott ennyire brutálisan végezni magával (karddal), de 

mivel vigyáztak rá, hogy ne követhessen el öngyilkosságot, nem talált más módot. Ő maga 

mindenesetre az öngyilkosság könnyebb módját választotta volna. Plinius Arria halálát, 
                                                             
434 Kb. választókörzet. 
435 Vö. Arthur Darby NOCK–J. D. BEAZLEY, Sarcophagi and Symbolism, in: American Journal of Archaeology, vol. 
50, No. 1 (1946), 140–170, itt: 166. 
436 PECZ Vilmos, Ókori lexikon, I/1, 244. 

https://www.jstor.org/stable/i221871
https://www.jstor.org/stable/i221871


143 
 

függetlenül annak módjától, dicsőséges halálnak nevezi.437 Laodamia Proteszilaosz felesége volt, 

aki miután értesült férje haláláról, addig könyörgött az isteneknek, míg azok megengedték a 

férjének, hogy három órára visszajöjjön az alvilágból. Miután a férj másodszor is meghalt, 

Laodamia követte férjét a halálba.438 A férj invokációja, hogy ti. Arria és Laodamia fogadják 

Oppiát az Alvilágban, azt sugallja, hogy a fiatal nő öngyilkosságot követett el. Az okra 

semmiféle célzás nem történik. A férj csupán annyit mond, hogy Oppia elszakíttatott tőle. A nő 

öngyilkossága nem azért hasonlítható a görög, illetve a római exemplumokra, mert hasonló 

körülmények és okok miatt történt, hanem azért– legalábbis ezt reméli a férj – mert ugyanúgy 

megőrződik az emléke. Oppia öngyilkossága heroikus öngyilkosságként van beállítva, amiből 

arra következtethetünk, hogy női becsületét érhette sérelem. 

 
                            I.9. Exemplum periit castae lugete puellae. 

Oppia iam non est, crepta est Oppia Firmo. 
Accipite hanc animam, numeroque augete sacratam 
Arria Romano et tu Graio Laodamia. 
Hunc titulum meritis servat tibi fama supertes.439 
 
Sírjatok tiszta lányok, mert (követendő) példátok lelte halálát. 
Oppia már nincs, Oppia elszakíttatott Firmustól. 
Fogadjátok e lelket, és növeljétek vele szent soraitokat, 
Te Arria a rómaiakét, és te Laodamia a hellénekét! 
A fennmaradó hírnév méltán őrzi meg számodra eme feliratot. 
 

Végül egy hiányos sírfeliratot idézünk, mely egy római katona halálának a körülményeit beszéli 

el. A sírszöveg Mauretania Caesariensis-ből (Algéria), a 3. századból való. Sajnos a felirat éppen 

ott töredékes, ahonnan kiderülhetne, hogy mi is történt valójában. Ulpius Optatus Africa-ban 

szolgált centurio rangban (vesszőt/virga viselt rangjelzésként), feltehetően valamelyik határvédő 

cohors-ban. Nem tudni, hogy mit jelenthet az, hogy becstelen vagy gyalázatos csatákban 

(temerata bella) vett részt. Meglehet, hogy inkább arra kell gondolnunk, hogy Ulpius vakmerő 

(temerius) hadjáratokra vállalkozott. Erre utalna az a sor, mely arról beszél, hogy ő maga 

egyedül tette meg azt, amire társai együtt is képtelenek voltak. Abba az ütközetbe viszont, mely a 

halálát okozta, nem a vakmerősége sodorta, hanem zabolátlan dühe (nimium ira) és a harci 

téboly (furor pugnae). Mintha azt sugallaná a szöveg, hogy a vesztét okozó ütközetben nem 

                                                             
437 PLINIUS, Levelek, Budapest, Európa, 1981 (Plin. Ep. 3.16). 
438 PECZ Vilmos, Ókori lexikon, II/1, 597. 
439 CLE, nr. 423. 



144 
 

egyszerűen ifjúi hévből, szokásos vakmerőségből rontott az ellenségre, hanem valamiféle őrület 

kergette a harcba. Nyilván végül az ellenség végzett vele, ám nehéz nem arra gondolni, hogy ez 

valójában egy öngyilkos akció volt. Amennyiben a temerata bella csakugyan gyalázatos 

hadjáratokat jelent, következésképpen gondolhatunk olyan büntető expedíciókra is, melyeknek 

során nők és gyermekek is áldozatul eshettek, akár még – anakronisztikusan szólva – a 

poszttraumás stressz (PTSD) is számításba jöhet, mint a furor pugnae, illetve az öngyilkos akció 

kiváltója. Ilyenként ez a felirat érdekes dokumentuma lehet annak, hogy a PTSD a római 

legionáriusokat is veszélyeztette.440 

 
                       I.10. D(is) M(anibus) s(acrum). 
                               hic situs est quondam iuvenis generoso nomine miles Ulpius Optatus  

quique regens virgam decus et virtutis honorem  
gestavit, proles laudanda propagine longa.  
Hic multos domuit stravitque per hos undique montes  
Infandos hostes temerataque bella subiit  
et quid non multi poterant iuvenes, hic semper solus agebat.  
Cum suam totam nimium dependeret iram  
obvius ipse furor pugnae Romanum iuvenem per hostica vulnera misit.  
ipse tamen victor telis undique clusus[– – -] 
genti nequid fera[– – -] 
ipse suis [- – -]. 
cladiq(ue) et vita [- – -].441 
 
Az alvilági isteneknek. 
Itt fekszik egy hajdan fiatal férfi, előkelő nevű, a katona Ulpius Optatus, 
aki vesszőt viselt rangjelzésként és bátorságáért kitüntetést. Régi és nemes 
család sarja volt. 
Sok szörnyű ellenséget győzött és terített le szerte e hegyekben. 
Becstelen csatákban vett részt. 
És amire képtelen volt sok ifjú együtt, azt ő mindig egymaga tette. 
Midőn szabadjára engedte zabolátlan dühét, 
ez a fellángoló harci téboly a római ifjút az ellenség okozta sebekbe  
lökte. 
Bár győzelemre állt, mindenfelől fegyverektől szorongatva […] 
[…] a törzs semmiféle vad […] 
[…] ő maga […] 

           […] vereség és élete 

                                                             
440 Lásd Peter KRUSCHWITZ, War, Combat Trauma, and Poetry: Evidence for PTSD in the Latin Verse Inscriptions? 
https://thepetrifiedmuse.blog/2015/11/13/war-combat-trauma-and-poetry-evidence-for-ptsd-in-the-latin-verse-
inscriptions/ (utolsó letöltés: 2023.11.30). 
441 CLE, nr. 520. 
 

https://thepetrifiedmuse.blog/2015/11/13/war-combat-trauma-and-poetry-evidence-for-ptsd-in-the-latin-verse-inscriptions/
https://thepetrifiedmuse.blog/2015/11/13/war-combat-trauma-and-poetry-evidence-for-ptsd-in-the-latin-verse-inscriptions/


145 
 

5.2.Öngyilkosság az irodalmi epigrammákban 

 
Az Anthologia Graeca-ban számtalan irodalmi sírfeliratot találunk, melyek nem azzal a 

szándékkal íródtak, hogy síremlékre kerüljenek. Ezek közül csaknem félszáz olyan akad, 

melyeknek az öngyilkosság a témája. A latin epigrammairodalom – miként már utaltunk rá – 

messze nem olyan gazdag, mint a görög. Kevés az irodalmi sírfelirat, és ezek között még 

kevesebb az olyan, mely az öngyilkosságot tematizálja. Valójában Martialis irodalmi sírfeliratain 

kívül, alig találunk példát a műfajra az ókori latin irodalomban.  Catullus epigrammái között 

egyáltalán nem találunk irodalmi sírfeliratot. Tibullusnál, Propertiusnál és Ovidiusnál pedig egy-

egy példát találunk irodalmi sírfeliratra.442 Martialis epigrammái között valamivel több, mint 

féltucat olyan epigrammával számolhatunk, melyek irodalmi sírfeliratoknak tekinthetők.443 Ezek 

közül pedig négynek témája az öngyilkosság.  

Két olyan epigrammával kezdünk, melyek híres római öngyilkos nőknek (Arriának és 

Porciának) állítanak emléket. Elsőként azt az epigrammát idézzük, melyben Martialis Arria 

öngyilkosságát beszéli el. Arria közmondásos mondata, mellyel átadta férjének a saját kebléből 

kihúzott kardot (non dolet, nem fáj), nyilván egy olyan mondat, mely szinte kínálja magát, hogy 

egy epigramma csattanójává legyen. Arria nevével egy 2. századi „valódi” sírfeliratban már 

találkoztunk, és ott is, akárcsak Martialisnál a hitvesi hűség exempluma. Arriának nem a saját 

sebe okoz fájdalmat, hanem az, amit a férje készül tenni. Felesége öngyilkossága után ugyanis 

Paetus is végzett magával. 

 
                               II.1. Casta suo gladium cum traderet Arria Paeto, 

 quem de visceribus strinxerat ipsa suis, 
„Si qua fides, vulnus quod feci non dolet” - inquit, 
 „sed tu quod facies, hoc mihi, Paete, dolet.”444 
 
Midőn a szűzies Arria átadta az ő Paetusának a kardot, 
melyet melléből rántott ki, így szólt: 
Higgy nekem, a seb, mit magamon ejtettem nem fáj,- 
amit te készülsz tenni, az fáj nekem, Paetusom! 
 

Martialis Porcia haláláról, úgy tűnik, az anekdotikusabb verziót fogadta el, miszerint úgy lett 

öngyilkos, hogy izzó parazsat nyelt. Ezt a brutális módot azért választotta, mert 
                                                             
442 Tib.1.3.55–6; Prop. 2.13.35–6; Ov. Tr. 3.3.73–6. Idézi Skuli JOHNSON, The Obituary Epigrams of Martial, in: 
The Classical Journal Vol. 49, No. 6 (1954), 265–272 , itt: 356. 
443 Lásd Skuli JOHNSON, The Obituary Epigrams of Martial, 357. 
444 MARTIALIS, Epigrammata, Oxford, Oxford University Press, 1922 (Mart. 1.13). 

https://www.jstor.org/stable/i365856


146 
 

megakadályozták, hogy karddal vessen véget az életének. Ezt a történetet egyébként Plutarkhosz 

is ismeri, meg is említi a Brutusban, ám nem ad hitelt annak. Plutarkhosz inkább arra hajlik, 

hogy Porcia ugyan öngyilkos lett, ám betegsége miatt vált meg az életétől.445 Martialis 

epigrammájának az a csattanója, hogy a vágyott halálra nem lehet nemet mondani, azaz az 

eltervezett öngyilkosságot nem lehet megakadályozni. 

 
    II.2.Coniugis audisset fatum cum Porcia Bruti 
          et subtracta sibi quareret arma dolor, 
          'Nondum scitis' ait'mortem non posse negari? 

credideram fatis hoc docuisse patrem.' 
Dixit et ardentis avido bibit ore favillas.                
 I nunc et ferrum, turba molesta, nega.446 
 
Midőn Porcia meghallotta, hogy mi esett férjével, Brutusszal, 
és gyásza az elrejtett fegyvert kereste – 
„Hát nem tudjátok – kiáltott – hogy a halál útjába semmi nem állhat? 
Azt hittem, apám sorsa ezt megtanította nektek!” 
Így szólt, és sóvárgó ajkakkal izzó parazsat nyelt. 
„Na most menj terhes tömeg, és tagadd meg tőlem a kardot!” 

 
A fenti két epigrammából nem derül ki, hogy miként vélekedett Martialis az öngyilkosságról. 

Mindkét esetben ugyanis bátor római asszonyok heroikus öngyilkosságát dolgozza fel, ez pedig 

némi – egyébként az epigramma műfajával nem egészen kompatibilis – pátosszal járt együtt. 

Egyik esetben sem lett volna ildomos kritikával illetni az asszonyok tettét, netán ironizálni a 

rovásukra. Egészen más a helyzet viszont az alábbi epigrammában, mely egy bizonyos Festus 

öngyilkosságát beszéli el. Festust Domitianus barátjának mondja Martialis, és azt sugallja, hogy 

betegsége nemi betegség volt, mely homoszexualitásával függött össze. Betegségét rútnak nevezi 

(atra lues), mely az arcát és fertelmes (vagy gyalázatos) torkát (indigna faux) támadta meg.447 

Ezért döntött úgy Festus, hogy öngyilkos lesz, mégpedig az önkéntes halál nemes római módja 

szerint, azaz kard által. Martialis egyértelmű iróniával mutatja be a halálát. A kegyes száj (pium 

os), a tiszta élet (sancta vita) mintegy idézőjelben értendő. A megjegyzés, miszerint Festus 

öngyilkossága túlszárnyalja az uticai Catoét, ugyancsak nyilvánvaló gúnyolódás. Festusnak 

semmi oka nem lett volna öngyilkosságot elkövetni, mert ellentétben Catoval, neki Caesar 

                                                             
445 PLUTARKHOSZ, Párhuzamos életrajzok, 2. kötet, Budapest, Osiris, 2005 (Brutus, 53). 
446 Mart. 1.42 
447 Lásd Julius ROSENBAUM, The Plague of Lust, vol. 2,  Párizs, Charles Carrington, 1901, 17. 



147 
 

barátja volt.448 Így öngyilkossága, a választott mód ellenére sem lehet nemes és heroikus. 

Ellenkezőleg: kicsinyes és nevetnivaló. Amennyiben valóban a homoszexualitás okozta Festus 

betegségét, a csattanó (huius Caesar amicus erat) célzás lehet Festus és Domitianus 

kapcsolatának a barátságon túllépő természetére.449 

 
                                II.3.Indignas premeret pestis cum tabida fauces 
                                       inque ipsos vultus serperet atra lues, 
                                       siccis ipse genis flentes hortatus amicos 
                                       decrevit Stygios Festus adire lacus. 
                                       Nec tamen obscuro pia polluit ora veneno                
                                       aut torsit lenta tristia fata fame, 
                                       sanctam Romana vitam sed morte peregit 
                                       dimisitque animam nobiliore rogo. 
                                       Hanc mortem fatis magni praeferre Catonis 

fama potest: huius Caesar amicus erat.450 
 
Midőn förtelmes torkát szorongatni kezdte a lassan ölő nyavalya, 
s már arcán is meglátszott a rút betegség, 
könnytelen szemekkel vigasztalva síró barátait, 
úgy döntött Festus, hogy a Stüx tavába mártózik. 
Ám nem akarta sötét méreggel szennyezni kegyes száját, 
sem lassú éhhalállal nyújtani szomorú sorsát – 
római halállal vetett véget tiszta életének, 
s nemesebb módon menesztette a lelkét. 
E halál túlszárnyalja hírben a nagy Cato halálát – 
Ennek ugyanis a Caesar barátja volt! 

 
Az alábbi epigrammában egy katona lesz hagyományos római módon öngyilkos, méghozzá 

azért, hogy ne essen az ellenség kezébe. Ez az eset egy történetíró tálalásában mindenképpen a 

római katona hősiességének, bátorságának lenne az exempluma. Martialis azonban az eset 

abszurdumát mutatja fel: a katona a haláltól való félelmében hal meg önkeze által. Hiába hát a 

férfias öngyilkossági mód, a katona halála, úgy ahogyan azt Martialis láttatja, egyértelműen 

nevetséges és szánalmas. 

 
Hostem cum fugeret, se Fannius ipse peremit. 
 Hic, rogo, non furor est, ne moriare, mori?451 

                                                             
448 Vö. BORZSÁK István, A két Cato híre–à travers les âges, in: Csörsz Rumen István- Szabó G. Zoltán: „Nem sűlyed 
az emberiség”, Budapest, MTA, 2007, 147–156, itt: 148–149. Cato esetében nyilván Iulius Caesarra kell 
gondolnunk, Festus esetében pedig Domitianusra. 
449 CATULLUS, Versei, Budapest, Európa, 1978 (Catull. 52). 
450 Mart. 1.78. 



148 
 

 
                                        Fannius az ellenség elől menekülve, megölte magát. 
                              Hát nem őrültség, kérdem, meghalni azért, mert félsz a haláltól?  
 
Nos, úgy tűnik, hogy Martialis a „történelmi” öngyilkosságokat (Arria és Porcia öngyilkosságát) 

mondhatni modo romano, hagyományos római szemléletmóddal mutatja be. Mindkettő heroikus, 

és az illető nők bátorságát példázza. Semmi nem utal arra, hogy Martialis más képet 

szándékozott volna felmutatni a két asszonyról annál, mint ami a rómaiak fejében élt róluk. 

Egészen más a helyzet azonban a két utóbbi epigrammában, melyekben kortársak öngyilkosságát 

beszéli el. Minden arra mutat, hogy Martialis „deheroizálta” a római típusú, azaz a kard által 

történő öngyilkosságot, akár az élet terhessé válása volt az ok (Festus), akár a becsület megóvása 

céljából történt (Fannius). Martialis, noha nem moralizált, azzal, hogy két epigrammában is 

nevetség tárgyává tette a hagyományos római felfogás szerint nemes és heroikus öngyilkosságot, 

mégiscsak jelezte, hogy miként vélekedett az önkezű halálról. Az egyik epigrammájában, 

melyben a boldog életre nézve ad a maga számára tanácsokat, a tanácsok sorát (gondoktól 

szabad, és nem ittas éjek/ámbár nem szigorú, de tiszta nászágy) ezzel zárja: 

                                                      summum nec metuas diem nec optes 

                                                     legvégső napodat ne féld, ne is vágyd.452 
 

Martialis életfilozófiájában, minden jel szerint, nem volt helye a kierőszakolt halálnak. Az 

öngyilkosság számára nem volt opció. 

 

Összegzés 

 

Láthattuk, hogy a római sírfeliratokon gyakori motívum a taedium vitae (életundor, halálvágy), 

melynek oka lehetett az elviselhetetlen gyász, az élet terhessé válása, a betegség, a szegénység, 

vagy akár az időskor maga is. Az ilyen esetekben a halálra mint szabadítóra tekintettek. Olyan 

sírfelirattal is találkozhattunk, melyben a megözvegyült férj öngyilkossággal fenyegetőzik (I.1). 

A taedium vitae gyakoriságából arra következtethetnénk, hogy a latin szepulkrális irodalomban 

igen sok öngyilkossági esettel találkozunk. Ám korántsem ez a helyzet. Kevés sírfelirat beszél az 
                                                                                                                                                                                                    
451 Mart. 2.80. 
452 Teravagimov Péter fordítása. MARTIALIS, Válogatott epigrammák, Budapest, Magyar Könyvklub, 2001 (Mart. 
10.47). 
 



149 
 

öngyilkosságról. Voisin megállapítja, hogy sokkal több öngyilkossági esetről tudunk irodalmi 

forrásokból, mint amennyivel találkozhatunk a sírszövegekben. A feliratokat nem dramatizálták, 

mondhatni banális vagy inkább semleges módon fogalmazták meg, és ha az irodalmi forrásokból 

nem tudnánk, hogy valaki önkezével vetett véget az életének, a sírfeliratából erre semmiképpen 

nem derülne fény. A legtöbb esetben – noha irodalmi forrásból tudjuk, hogy öngyilkosság történt 

– az illetők sírszövegei ezt nem jelzik. Családi sírboltba vannak eltemetve, nem lehet őket 

megkülönböztetni a többi halottól.453 Az öngyilkos esetek elvegyültek a természetes esetekkel. 

Feltéve, hogy nem önakasztással végeztek magukkal, semmiféle megkülönböztetés nem érte 

őket. Helyük volt a holtak birodalmában.454 

 Ami az öngyilkosok nemi megoszlását illeti, azt látjuk, hogy nagyjából ugyanannyi férfi 

követett el öngyilkosságot, mint ahány nő. Ebből azonban semmilyen következtetést nem 

érdemes levonnunk, mivel a rendelkezésünkre álló anyag túl csekély ahhoz, hogy ezt 

megtehessük. Feltűnő, hogy akárcsak a görög sírfeliratok esetében, a latin sírfeliratok sem közlik 

az öngyilkosság módját. Egyetlen kivétel az öngyilkos rabszolga esete (I.2), ám a sírfelirat nem a 

rabszolga sírfelirata, hanem a gazdájáé, így a rabszolga öngyilkossága valójában a dominus 

élettörténetének a része. Viszont a sírszövegek csaknem minden esetben megemlítik az 

öngyilkosság okát. Az ok lehet a gyász, az elviselhetetlen fájdalom, illetve a depresszió (I.3, I.4, 

I.5, I.6). Feltűnő, hogy az elviselhetetlen gyász többnyire nőket késztet öngyilkosságra. További 

ok lehet a betegség, a testi-lelki gyötrelmek (I.7, I.8). Az ilyen esetekben a cél is 

megfogalmazódik, ti. az elkövetők enyhülést, békét remélnek a haláltól.  Ok lehet továbbá a 

büntetéstől való félelem (I.2), vagy az önkontroll elveszítése, a téboly (I.10). Gyanítható, hogy 

egyik esetben az öngyilkosság hátterében a női becsületet ért sérelem állhatott. Ez tehát ún. 

pudor-öngyilkosság lenne (I.9). 

 Az öngyilkosság megítélésének tekintetében ötféle viszonyulásra következtethetünk.  

1.Elfogadó, belenyugvó, felmentő viszonyulás. Ezzel a viszonyulással azon esetekben 

találkozunk, amikor, főleg nők, a gyász elviselhetetlensége miatt döntenek a halál mellett. 

Ilyenkor az öngyilkosság érthető, mi több bizonyítéka is lehet a gyász és a fájdalom 

valódiságának. Fontos viszont, hogy ezekben az esetekben, ha tudomásul is veszik az 

                                                             
453 Pl. Vipsania Agrippina, Arruntius consul, Brutus stb. Lásd Jean-Louis VOISIN, Apicata, Antinoüs et quelques 
autres, 269.273. 
454 Jean-Louis VOISIN, Apicata, Antinoüs et quelques autres, 277. 



150 
 

öngyilkosság tényét, egyáltalán nem heroizálják. Valójában az ilyen öngyilkosokról nem a 

csodálat, hanem a megértés hangján beszélnek. 

2.Neheztelés. Egyetlen olyan sírszöveggel ismerkedhettünk meg, melyben tetten érhető a 

neheztelés a hátramaradt házastárs részéről. Ebben a feliratban (I.5) a férj az asszony tettét 

gonosz dolognak nevezi. Ám észre kell vennünk, hogy a férj nem magát az öngyilkosságot ítéli 

el. Fájdalmában nevezi feleségét inpia-nak, akit akkor is így nevezhetne, ha az asszony 

természetes halállal halt volna meg. A gonosz dolog ugyanis az, hogy az asszony „hűtlen” lett, 

elhagyta őt a halál (Thanatosz, Mors) kedvéért. 

3.Filozofikus viszonyulás.  Két előkelő római férfi esetében az öngyilkosság voltaképpen 

euthanázia, menekülés a lelki-testi gyötrelmek elől, és filozófiailag is megalapozott (I.7, I.8). Ez 

főként Bassulus sírfeliratából nyilvánvaló, aki kijelenti, hogy élet csupán addig kívánatos, amíg 

élni üdvös, amíg nem zaklatják az embert testi-lelki bajok. Az élethez nem tanácsos minden 

körülmények között kötődni. 

4.Heroizálás. Két sírszöveg is heroikus tettként, virtus-ként ábrázolja az öngyilkosságot. Egy 

fiatal férfi Arria, illetve Laodamia tettéhez hasonlítja felesége öngyilkosságát. Mind Arria, mind 

pedig Laodamia férfiakat meghazudtoló bátorsággal néztek szembe a halállal. Tettük, akárcsak a 

hozzájuk hasonlított fiatalasszonynak, hírnevet szerzett számukra (I.9). Ugyancsak heroikusan 

van ábrázolva egy centurio öngyilkossága, aki egyedül, megszállottan rohant az ellenségre (I.10). 

5.Az öngyilkosság mint büntetés. Végül olyan sírfelirat is akad, melyben egy gyilkossá lett 

rabszolga öngyilkossága valójában büntetés a tettéért. Úgy hal meg, ahogyan érdemli. Elkerülte 

ugyan a keresztrefeszítést, ám a folyóba ugorva ugyanúgy, fulladás által leli halálát, mintha 

kereszten végezné. 

Ami latin irodalmi sírfeliratokat illeti, messze nem vagyunk olyan szerencsés helyzetben, 

mint a görög irodalmi sírfeliratok esetében. A latin epigrammairodalom távolról sem olyan 

gazdag, mint a görög. Arra volt lehetőségünk, hogy megvizsgáljuk Martialis néhány olyan 

epigrammáját, melyekben a szerző az öngyilkosságot tematizálja. Azt vehettük észre, hogy míg 

Martialis a „történelmi” öngyilkosságokat (Arria és Porcia öngyilkosságát) hagyományos római 

szemszögből mutatja be, azaz mindkét eset az illető nők bátorságát példázza, addig a kortársak 

öngyilkosságát mondhatni „deheroizálja”. Az öngyilkosságok az elkövetők részéről filozófusi, 

illetve heroikus öngyilkosságoknak vannak szánva, ám Martialis nevetséges, szánalmas 

esetekként ábrázolja azokat.  



151 
 

Nos, akárcsak a görög sírkövek, a rómaiak is jobbára hallgatnak az öngyilkosságról. Ez azt 

jelenti, hogy akárhány eset is volt valójában, igen kevés került megemlítésre a sírszövegekben. 

Ez nem jelenti feltétlenül azt, hogy az átlag római ember „kriminalizálta” volna az 

öngyilkosságot, Tény viszont, hogy – akárcsak a görögök – nemigen dicsekedtek vele. Főleg 

abban az esetben nem, ha az öngyilkosság egy bizonyos módon történt. Az (ön)akasztás 

kifejezetten elborzasztotta őket. Láthattuk, hogy az ilyen módon öngyilkosságot elkövetőket 

kizárták a temetőből. Persze kérdés, hogy ez mennyire volt általános szokás? Ahogyan az is 

kérdés, hogy egységes volt-e az öngyilkosság megítélése régiónként vagy társadalmi 

osztályonként, akár az elkövetés módját illetően? Valószínűleg nem. Azt tudjuk, hogy a római 

irodalom hajlamos volt piedesztálra emelni az ún. heroikus, a virtus-ból elkövetett 

öngyilkosságot. Ám az egyáltalán nem biztos, hogy az élet utánozta a művészetet. 

6. Az öngyilkosság reprezentációi a zsidóságban 

 
A zsidóság öngyilkossághoz való viszonyulásának a vizsgálatát – és ez egyáltalán nem meglepő 

– dogmatikai érdekek befolyásolhatják. A The Encyclopedia of Judaism megállapítása szerint 

például „a judaizmus minden életet Isten ajándékának tart (…), az öngyilkosságot pedig 

gyilkosságnak tekinti.”455 Ez ebben a formában – miként az alábbiakból kiderül – természetesen 

nem igaz. Miként az sem, hogy „míg a görög-római kultúrában az öngyilkosságot minimum 

tolerálták, de gyakran ünnepelték is, a zsidóság helytelenítette azt.”456 A fenti sommás 

megállapítások azonban mégis menthetők azzal, hogy az öngyilkosság utólagos totális 

kriminalizálását nehéz bele nem olvasni az ószövetségi (egyáltalán a bibliai) szövegekbe. Mivel 

az Ószövetség egyértelműen nem látszik elítélni az öngyilkosságot,457 több kutató is a 

számokban véli felfedezni annak negatív megítélését. Tény, hogy az Ószövetségben (nem 

számítva a deuterokanonikus iratokat) mindössze hat esetről olvasunk (Abimélek, Sámson, Saul, 

Saul fegyverhordozója, Ahitófel, Zimri). Mindegyik esetben (előkelő státuszú) férfiak követtek 

el öngyilkosságot, sajátos, szinte kivétel nélkül háborús körülmények között. Egyetlen esetről 

                                                             
455 Jeoffrey WIGODER (ed.), The Encyclopedia of Judaism (Suicide), New York – London, Macmillan Publ., 1989,  
670.  
456 Lásd Marilyn J. HARRAN, Suicide, in: The Encyclopedia of Religion, vol. 14 (1987), pp. 125–131, itt: 126. 
457 Vö. Louis Isaac RABINOVITZ, Suicide, in: Fred SKOLNIC (ed.): Encyclopaedia Judaica, vol. 19, New York–
London, Keter Publ., 2007, 295. 



152 
 

sincs beszámoló a Pentateukhoszban (vagy a prófétai irodalomban, költői, bölcsességirodalmi 

szövegekben), mindegyik eset a Bírák, az 1–2 Sámuel, az 1 Királyok, illetve a Krónikák első 

könyvéből származik. Kalman Kaplan például összeveti a görög tragédiák öngyilkos eseteit az 

ószövetségiekkel, és a számokból kiindulva, amellett érvel, hogy az Ószövetség meglehetősen 

kritikusan viszonyul az öngyilkosság kérdéséhez. Összehasonlításából kiderül, hogy 

Szophoklésztől és Euripidésztől összesen 26 tragédia maradt fenn, ezekben körülbelül 246 

szereplőt találunk, ezek közül pedig tizenhatan lesznek öngyilkosok vagy törnek a saját életükre. 

Ha hozzávesszük Aiszküloszt is, azt mondhatjuk, hogy 277 karakterből tizenheten lesznek 

öngyilkosok, ez százalékban kifejezve: 6.1%. Ha viszont az Ószövetséget nézzük, a körülbelül 

2855 szereplő közül (férfiak és nők együtt) egy több ezer éves időskálát lefedő összefüggő 

narratívában mindössze hat öngyilkosság történik; százalékban kifejezve: 0.02%. Ha 

kimondottan olyan bibliai karakterekre figyelünk, mint amilyenekkel a tragédiákban találkozunk 

(tehát királyok, királynők, hadvezérek) a százalék, persze valamivel magasabb: 0.03%. De így is 

elhanyagolható a tragédiák számarányához képest.458 Arra, hogy ez az összehasonlítás 

mennyiben releváns, az utolsó fejezetben még vissza fogunk térni, itt csupán annyit jegyzünk 

meg, hogy számunkra nem a számok a lényegesek, hanem sokkal inkább az a mód, ahogyan ezek 

az esetek elbeszélésre kerülnek. Egyáltalán nem biztos, hogy jó perspektívából nézzük a 

jelenséget, ha annak az egyébként valóban feltűnő ténynek tulajdonítunk túlzottan nagy 

jelenséget, hogy a klasszikus irodalomban (akár filozófiát, regényt, költészetet, drámát, 

történelmi műveket olvasunk), viszonylag gyakran botlunk öngyilkos esetekbe, míg az 

Ószövetségben elvétve találkozunk ilyenekkel. A hatalmas történelmi korszakot felölelő (a görög 

mitikus időknek megfelelő) Pentateukhosz például – miként fentebb megjegyeztük – egyetlen 

esetről sem számol be. Más kutatók azzal is próbálkoznak (megintcsak a számokra helyezve a 

hangsúlyt), hogy „lefaragják” az ószövetségi öngyilkosok számát. Joseph Blenkinsopp szerint 

Sámson nem tekinthető öngyilkosnak, mert nem szándékozott a maga halálát okozni, ugyancsak 

nem öngyilkos Abimélek, Saul, a fegyverhordozója és Zimri, mivel ezek az esetek háborúban 

vagy harcban történtek, és nem számítanak „rendes öngyilkosságnak”. Eszerint az 

Ószövetségben csupán Ahitófel lett volna öngyilkos.459 A háborús körülmény azonban eléggé 

                                                             
458 Kalman J. KAPLAN, Biblical versus Greek Narratives for Suicide Prevention and Life Promotion: Releasing Hope 
from Pandora’s Urn, in: Religions 12: 238, 15–16. 
459 Arthur DROGE, Did Paul Commit Suicide, in: Bible Review (1989), 14–21. Lásd Blenkinsopp válaszát Droge 
tanulmányára. 



153 
 

önkényes kritérium annak eldöntésére, hogy egy eset öngyilkosságnak számít-e vagy sem. 

Megint mások abból indulnak ki, hogy az Bibliában (az Újszövetséget is beleértve) nem találunk 

olyan főnevet mint az „öngyilkosság”, mellyel az összes eset leírható lenne. Tehát nem olvasunk 

ilyet: és öngyilkosságot követett el. Továbbá nincs olyan ige sem, mely általánosan írná le az 

öngyilkosság aktusát, függetlenül attól, hogy milyen módon vagy okból követték el azt. Ám 

ebben semmi meglepő vagy sajátos nincs. A görög-római világban sem létezett egyetlen olyan 

szpeciális ige vagy főnév, mely kizárólagosan le lett volna foglalva az öngyilkosság jelölésére. 

Egyetértünk Drogeval, aki szerint ezt számon kérni a bibliai szövegen anakronisztikus, és ebből 

kiindulva arról értekezni, hogy a hat eset öngyilkossági eset vagy sem, rendkívül félrevezető.460 

Mi mind a hat ószövetségi esetet öngyilkossági esetként tárgyaljuk, mivel mind a hat elbeszélés 

önkéntes halálról (voluntary death) számol be. Megvizsgáljuk egyrészt azt, hogy maguk a 

történetek szereplői miként tekintenek az öngyilkosságra, és megpróbáljuk vázolni azt is, hogy a 

szerzők (szerkesztők), ahol ez érzékelhető, hogyan viszonyulnak szereplőik tettéhez. A szereplők 

viszonyulása ugyanis a saját társadalmi helyzetük, koruk szemléletét tükrözi, a szerzőké 

(szerkesztőké) viszont az esetek teológiai reflexiójáról árulkodhat. A vizsgált ószövetségi 

szövegek igen nagy időintervallumot fednek le: a honfoglalás korától (ha figyelembe vesszük az 

írásbafoglalás korát) a fogság utáni korig terjed ez az időszak. Ha a századok során változott az 

öngyilkosság megítélése, vagy különféle társadalmi csoportok különbözőképpen viszonyultak a 

kérdéshez, az nem magából a hat esetből derül ki, hanem az esetleges szerzői (szerkesztői) 

„elszólásokból”, megjegyzésekből.  

A fejezetben egyébként nem csupán az Ószövetséggel foglalkozunk, hanem a 

hellenizmus korának és a római kornak zsidó öngyilkosság-reprezentációival, illetve a rabbinikus 

irodalom vonatkozó anyagaival is. Az összegzést ezúttal nem a fejezet, hanem az egyes 

alfejezetek végén közlöm. 

 

 

 

 

                                                             
460 Lásd DROGE – TABOR, A Noble Death, 58. 

 



154 
 

6.1. Öngyilkosság az Ószövetségben 

 

Az első öngyilkossági eset, melyről az Ószövetség beszámol Abimélekhez, Gedeon fiához, 

testvérei gyilkosához kötődik (Bír 9, 50–56). Abimélek ugyan nem a saját kezével végez 

magával, de mindenképpen saját elhatározásából. Öngyilkossága egyfajta „asszisztált 

öngyilkosság”. Fegyverhordozóját kéri fel arra, hogy hajtsa végre a tettet. Hasonló „szolgálatra” 

kéri fel később Saul is a fegyverhordozóját. Ez felveti azt a kérdést, hogy vajon a korban 

szokásos volt-e szorult háborús helyzetben a beosztottat arra utasítani, hogy – elkerülendő a 

várható megszégyenítést – végezzen parancsnokával? Ugyancsak kérdés, hogy az így vagy úgy 

szorult helyzetben lévők miért nem a saját kezük által kívántak meghalni? Vajon azért, mert az 

önkezű halált elítélendőnek tartották, vagy inkább „technikai” okai lehettek, azaz más keze által 

könnyebb volt végrehajtani a tettet? Abimélek esetében akár arra is gondolhatunk, hogy súlyos 

sérülése miatt (Tébec ostroma során ugyanis egy asszony malomkövet dob a fejére) egymaga 

képtelen lett volna végezni magával. Továbbá Abimélek tette abban különbözik a többi 

ószövetségi esettől, hogy öngyilkosságával voltaképpen csupán sietteti a halálát. Súlyos 

fejsérülésébe hamarosan amúgyis belehalt volna. Az elbeszélésből azonban kiderül, hogy 

Abimélek nem az esetleg hosszabbra nyúló haláltusát szándékozott elkerülni, tette nem 

„euthanázia-jellegű”, hanem kifejezetten honor-öngyilkosság. Azt szeretné megakadályozni, 

hogy ne asszony kezétől haljon meg. Ha ugyanis valaki nő keze által halt meg, szégyennek 

számított a korban (vö Bír 4,21).461 Abimélek tehát most mortem hírneve érdekében, férfi keze 

által szándékozott meghalni (ne mondhassák rólam: asszony gyilkolta meg). A szentíró 

(szerkesztő) azonban egészen mást gondol a tettről. Droge úgy véli, hogy noha Abimélek messze 

nem egy pozitív figura, nem érzékeljük, hogy az elbeszélő elítélné a tettet. A lényeg azon van, 

hogy Isten igazságot szolgáltatott. A szégyen az, hogy asszony okozta a halálát, és nem az 

öngyilkossága!462 Szerintünk viszont érdemes különbséget tenni Abimélek felfogása és a szentíró 

értékelése között. Abimélek szerint öngyilkossága becsületbeli ügy (ezt kívánja meg tőle korának 

becsület-kódexe), az elbeszélő szerint azonban Isten fizetett meg Abiméleknek a gonoszságáért. 

Abimélek honor-öngyilkosságnak, egy tiszteletre méltó tettnek állítja be a halálát, a szentíró 

szerint halála isteni bosszú. Az elbeszélő egyáltalán nem rejti véka alá az eset erkölcsi 

                                                             
461 Lásd A. E. CUNDALL – L. MORRIS, Judges and Ruth: An introduction and commentary, Nottingham, Inter-
Varsity Press, 1968, 132. 
462 DROGE – TABOR, A Noble Death, 53–54. 



155 
 

tanulságát: Abimélek halálában isteni bosszú érvényesül.463 Persze kérdés marad, hogy miben is 

nyilvánult meg pontosan Isten büntése: a halála módjában (öngyilkosságában), abban, hogy de 

facto egy asszony okozza a halálát vagy egyszerűen csak abban a tényben, hogy meghalt? 

Elgondolkodtató, hogy az elbeszélő a sikemiek (azaz Abimélek korábbi szövetségesei) halálát is 

isteni bosszúként értelmezi. A sikemiek viszont nem öngyilkosok lettek, hanem Abimélek 

kezétől hulltak el. Talán annyi mégis megkockáztatható, hogy a szentíró Abimélek halálát 

csúfos, szégyenletes, sőt tragikomikus halálnak látja: kétségbeesésében öngyilkossághoz 

folyamodik, ám ezzel aligha kerüli el azt, amit ódiumnak tart, ti. hogy asszony okozta a halálát. 

Halála nem nemes, férfihoz, hadvezérhez méltó halál, hanem egy szánalmas, kétségbeesett tett. 

Temetéséről nem ejt szót az elbeszélő. Az olvasó képzeletére van bízva, hogy mi történt a 

holttesttel. 

A Bírák könyve az Abimélek esetén kívül, elmeséli még Sámson öngyilkosságát (Bír 

16,22–31). A két öngyilkossági eset mintegy kontrasztba van állítva a könyvben: Abimélek egy 

gonosz és hitvány ember, rászolgál a halálra, Sámson egy tragikus hős, és hősként végzi be az 

életét. Az egyiket megvetik, a másikat csodálják.464 Az elbeszélés szerint Sámson megalázott, 

szégyenteljes, tehetetlen helyzetben találja magát. A görög narratívákban – ahogyan ezt láthattuk 

– ez tipikus ok a hős öngyilkosságára. Sámson imájára, Isten visszaadja korábbi legendás erejét, 

hogy – ma ezt így neveznénk – egy öngyilkos merényletet tudjon végrehajtani: magára dönti 

Dágon templomát, és ellenségeivel együtt elpusztul. Az elbeszélésben nincs diszkrepancia 

aközött, ahogyan Sámson látja a tettet (hőstett, népének tett szolgálat) és az elbeszélő álláspontja 

között. Semmiféle rosszallást nem érzékelünk a szentíró részéről, sőt végig rokonszenvvel kezeli 

a hősét. Amit Sámson tesz, az önfeláldozás (többet ölt meg halálával, mint amennyit megölt 

életében); egy végső és győztes csata a pogánysággal szemben, hiszen nem csupán az ellenség 

egy része pusztul el, hanem egy kultikus-szimbolikus hely: Dágon temploma is. Kaplan 

egyenesen kötelességből adódó (covenantal) öngyilkosságnak nevezi Sámson tettét.465 

Bármennyire is kényelmetlen mai olvasatban ez a történet (kényelmetlenebb az összes többi 

öngyilkossági beszámolónál),466 a szentíró Sámsont – és éppen utolsó tette okán – Isten hőseként 

                                                             
463 Vö. A. E. CUNDALL – L. MORRIS, Judges and Ruth, uo. Lásd még A. G. FRUCHTENBAUM, The books of Judges 
and Ruth, San Antonio, Ariel Ministries, 2006, 128. 
464 Lásd DROGE – TABOR, A Noble Death, 55–56. 
465 KAPLAN, Biblical versus Greek Narratives, 13. 
466 Feltűnő, hogy a kommentárirodalom mennyire kerüli, hogy a történettel kapcsolatban szóba hozza az 
öngyilkosságot. 



156 
 

látja és láttatja. Sámson végül – Abimélekkel ellentétben, akinek további sorsáról az elbeszélő 

semmit nem kíván közölni – tisztes temetésben részesül. A családi sírboltban helyezik el a testét. 

A testről nyilván nem a család, hanem voltaképpen Izrael gondoskodik.467 Ez azt jelenti, hogy 

Sámson tette méltó az örök emlékezetre. 

Az 1–2 Sámuel három esetről számol be, elsőként Saul öngyilkosságáról (1Sám 31, 1–13; 

2Sám 1,1–10). Az elbeszélés szerint Saul megsebesül, nem akar az ellenség kezétől meghalni, és 

Abimélekhez hasonlóan ő is „asszisztált öngyilkosságot” szeretne végrehajtani. 

Fegyverhordozóját arra utasítja, hogy dőfje le, ám az megtagadja a parancsot, így a király, 

kardjába dőlve, saját kezével végez magával. Saul nem csupán azt szeretné elkerülni, hogy 

körülmetéletlenek kezétől essen el, hanem azt is, hogy megkínozzák és gúnyt üzzenek belőle. Ez 

utóbbit azonban, legalábbis post mortem, nem kerülheti el. A filiszteusok levágják a fejét, 

fegyvereivel együtt körbehordozzák városaikban, testét pedig felakasztják Bét-Seán várfalára. 

Ennek célja minden bizonnyal egyrészt a halott meggyalázása (ezáltal Izrael megalázása), és az 

elrettentés.  

Az 1Sám narratívájában Saul tette hősies, nemes és bátor tett.468 Brueggemann úgy véli, 

hogy Saul azért nem a saját kezével szándékozik végezni magával, mert egy bátor harcos nem 

ezt az utat választaná, ám lehetőségei, abban a helyzetben, korlátozottak.469 Pontosan tudja, hogy 

sorsa, családja sorsával együtt egy már eldöntött sors (vö. 1Sám 28,19), választani már csak 

aközött tud, hogy az ellenség, a fegyverhordozója vagy a saját keze által hal meg. Az egész 

jelenet egyfajta tragikus fenséget és méltóságot áraszt. Saul egy pillanatra egyedül van egy 

csatajelenetben a fegyverhordozójával. Ebben a pillanatban a filiszteusok nincsenek jelen.470 Az 

elbeszélő mélyen együttérez hősével, és ezt az együttérzést várja el olvasójától is. Feltűnő, hogy 

bár Saul halálát nyilvánvalóan isteni büntetésnek tartja (vö. 1Sám 28,19), ezt itt nem mondja ki. 

Tömören, tragikus pátosszal összegzi az eseményeket: így halt meg Saul azon a napon, vele 

együtt három fia, a fegyverhordozója meg az összes embere (31,6). Brueggemann szerint ezt a 

mondatot lassan kell kimondani, minden egyes mondatrésznél szünetet tartva, hogy 

                                                             
467 Vö. A. E. CUNDALL – L. MORRIS, Judges and Ruth, 173. 
468 Vö. DROGE – TABOR, A Noble Death, 54–55. Vö. még A. F. CAMPBELL, 1 Samuel. The Forms of the Old 
Testament Literature, Grand Rapids, Eerdmans Publishing Company, 2003, 288; Walter BRUEGGEMANN, First and 
Second Samuel. Interpretation, a Bible commentary for teaching and preaching, Louisville, John Knox Press, 1990, 
207. 
469 BRUEGGEMANN, First and Second Samuel, uo. 
470 BRUEGGEMANN, First and Second Samuel, uo. 



157 
 

átérezhessünk ennek a halálnak a súlyosságát, véglegességét és fenségét.471 Bár királyként 

kudarcot vall és zűrzavaros helyzetet hagy maga után, végül fiaival együtt tisztes temetést kap, és 

méltósággal el is gyászolják. 

Az 1 Krónika elbeszélése (1Krón 10, 1–14) bár nagyvonalakban követi az 1 Sám 

narratíváját, és a temetésről, illetve a gyászról is beszámol, egyértelműen jelzi, hogy Saul halálát 

és (feltételezhetően) annak módját isteni büntetésnek tartja.472 Érezhetően kevésbé érez együtt 

Saullal (ha egyáltalán együttérez). Míg az 1 Sám kissé lebegteti, hogy mi történt Saul fejével, a 

krónikás beszámol arról, hogy a király koponyáját a fegyvereivel együtt kiakasztották Dágon 

templomában. Az Úr szavát meg nem fogadó király holta után (ha csak részben is) egy pogány 

templomban kap helyet. Ez a mondat mindennél jobban árulkodik a krónikás Saul iránti 

ellenszenvéről. Az elbeszélés utolsó mondatában egyenesen úgy fogalmaz, hogy az Úr ölte meg 

Sault (10,14). Önmaga elleni fordulása valójában az Úr ellene való fordulása. A krónikás 

elbeszélésében Saul nem hősies, nemes halált hal, hanem az Úr büntetését teljesíti be. 

A 2Sám 1, 1–10 beszámolója szerint Saul nem saját maga végez magával, hanem egy 

amáleki katonát kér meg arra, hogy megölje. Nem világos azonban, hogy ez egy másik 

hagyomány a király haláláról vagy pedig az amáleki saját verziója a történetről, amit azért kohol, 

mert jutalomban reménykedik. A beszámolóban nincs szó Saul súlyos sebesüléséről, csupán az 

ellenség közeledéséről és Saul rettegéséről (  LXX: σκότος δεινόν – rettenetes sötétség). Az ,שָבָץֺ

amálekita verziójában nem egy tragikus hőst, mégcsak nem is az isteni büntetést elszenvedő, de 

méltóságát mindvégig megőrző férfit, hanem egy nyárfalevélként reszkető, méltóságából 

kivetkőző embert látunk. 

Ugyanebben az elbeszélésben esik szó egy másik öngyilkosságról, mégpedig Saul 

fegyverhordozójának öngyilkosságáról. A fegyverhordozó képtelen megölni a királyt. A szöveg 

szerint azért, mert nagyon félt. Ez az félelem gyaníthatóan az attól való félelem, hogy kezet 

emeljen az Úr felkentjére (vö. 2Sám 1, 14). Miután Saul a kardjába dől, a fegyverhordozó is 

végez magával. Feltehetően nem gyávaságból cselekszik (hiszen akár el is menekülhetne), 

hanem ura iránti hűségből.473 A becsület-kódexe azt írja elő számára, hogy mindvégig ura mellett 

maradjon, ezért a halálba is követi. A görög-római irodalomban számtalan példát látunk arra, 

                                                             
471 BRUEGGEMANN, First and Second Samuel, uo. 
472 Vö. Gary N. KNOPPERS, I Chronicles 10-29: A new translation with introduction and commentary, New Haven; 
London, Yale University Press, 2008, 530. 
473 BRUEGGEMANN, First and Second Samuel, uo. 



158 
 

hogy a szeretett (csodált) személy iránti odaadás és hűség öngyilkosságra késztet embereket. 

Igaz, többnyire hitvestársak követnek el hűségből, szolidaritásból öngyilkosságot. A párhuzam 

ennek ellenére áll, és azt mondhatjuk, hogy a fegyverhordozó öngyilkossága voltaképpen 

tipikusan altruisztikus öngyilkosság. 

  Az 1–2 Sámuel harmadikként Ahitófel öngyilkosságát beszéli el. Ahitófel öngyilkossága 

az egyetlen olyan eset az Ószövetségben, amikor az öngyilkosságot elkövető nem ötletszerűen, 

végletekig szorult helyzetben vagy a körülmények adta lehetőséget kihasználva (Sámson) 

cselekszik, hanem eltervezi, és mintegy józan megfontolás alapján hajtja végre azt. A 2 Sám 17, 

23 szűkszavú beszámolója szerint, miután Ahitófel látta, hogy Absolon nem az ő tanácsát követi, 

és így semmi esélye a győzelemre, végrendeletet készít, vagyis rendezett körülményeket hagy 

maga után, aztán pedig felakasztja magát. Öngyilkossága minden jel szerint egyfajta honor-

öngyilkosság, melyre több példát is láthattunk már a görög-római irodalomban. Ahitófel 

arcvesztés miatt öli meg magát, illetve részben frusztrációból, mivel pontosan tudja, hogy vége a 

karrierjének.  Ám Isten itt is belép a történetbe. Valójában az ő közbelépésére dönt Absolon a 

rossz terv mellett (2Sám 17,14). Droge szerint a riportszerű, szenvtelen híradás arra enged 

következtetni, hogy az izraeli társadalomban, legalábbis a monarchia idejében, bizonyos 

esetekben az öngyilkosságot bevett opciónak, egyfajta rutinos tettnek látták.474 Ez egyáltalán 

nem lehetetlen. Tény, hogy a becsületét, pozícióját elvesztő Ahitófel teljesen magától értetődő 

megoldásnak tartja az öngyilkosságot. Továbbá, bár öngyilkosságának módja nemtelen475 (vö. 

5Móz 21,22),476 tisztességesen, a családi sírboltba temetik. Nincs post mortem büntetés, mint a 

római akasztásos öngyilkosságok esetében. Kérdés viszont, hogy mivel a történtek Isten által 

determináltak, hogyan látta a szentíró ezt öngyilkosságot. Az öngyilkosság módjában 

gyaníthatóan különleges büntetést látott. Amilyen gyalázatos Ahitófel tette (ti. elárulta Isten 

felkentjét), olyan gyalázatosnak kell lennie a halálának is. Vannak magyarázók, akik azzal az 

egzotikus értelmezéssel álltak elő, hogy Ahitófel nem felakaszotta magát, hanem a szégyen, a 

frusztráció fojtotta meg.477 Ez nyilván abszurd, ám az mindenképpen elgondolkodtató, hogy 

                                                             
474 DROGE – TABOR, A Noble Death, 56. 
475 Vö. BRUEGGEMANN, First and Second Samuel, 315. 
476 Az 5 Móz 21,22 kifejezetten az akasztás által kivégzettekről rendelkezik és nem az öngyilkosokról, akik 
akasztással végeztek magukkal. Jó okunk van azonban feltételezni, hogy a „fán függés” öngyilkosok esetében is 
tisztátalansággal (átkozottsággal) járt. 
477 Lásd R. F. YOUNGBLOOD, 1, 2 Samuel, in: F. E. GAEBELEIN (Ed.): The Expositor's Bible Commentary, Volume 3: 
Deuteronomy, Joshua, Judges, Ruth, 1 & 2 Samuel, Grand Rapids, Zondervan Publishing House, 1992, 1013. 



159 
 

(miként arra a görög-római irodalomban is láttunk példákat) az öngyilkosság oka (harag, 

szégyen, frusztráció)478 és módja (önmegfojtás) különös szinkronban vannak egymással. 

Az Ószövetség utolsó öngyilkossági beszámolója a rövid ideig uralkodó Zimri esetét 

beszéli el (1Kir 16, 18). Zimri egyrészt az isteni bosszú végrehajtója (1Kir 16, 12–13), másrészt, 

ami történt vele, a vétkei miatt történt (1Kir 16, 19). Alakja egyébként legendássá lett a királyság 

korában, neve pedig az árulás és királygyilkosság szinonímájává vált (vö. 2Kir 9, 31), mint 

később a Júdásé. Droge szerint maga az öngyilkosság ezúttal sincs elítélve, a szentíró ura 

elárulását tűnteti fel negatív színben, és nem az öngyilkosságát. De Vries is úgy gondolja, hogy 

Zimri tette (az önégetés) bátor tettként van ábrázolva. Ahelyett, hogy kiszolgáltatta volna magát 

ellenségei (égő) bosszújának, élve elégette magát.479 Nem vitás, hogy maga Zimri bátor, 

extravagáns tettként tekintett öngyilkosságára, az elbeszélő viszont halálának módjában 

vétkeinek büntetését látta (vétkei miatt történt ez, ti. hogy magára gyújtotta  a palotáját). 

Droge a hat ószövetségi öngyilkossági eset mellett (melyek egyértelműen 

öngyilkosságról számolnak be), megemlít még két határesetet. Az egyik Jónás esete. Szerinte, 

bár ritkán szokták az öngyilkos történetek közé sorolni, Jónás története mindenképpen önkéntes 

halálról számol be (fogjatok meg, és dobjatok a tengerbe, akkor lecsendesedik körülöttetek a 

tenger! Mert tudom, hogy énmiattam zúdult rátok ez a nagy vihar, 1,12). Jónás és társai pontosan 

tudják, hogy amennyiben a tengerbe dobják, halál vár rá Jónásra, ahogyan a prófáta maga is 

tisztában van ezzel. Az most kevéssé releváns, hogy Jónás meghal és feltámad (vö. Mt 12, 40, 

Jónás 2,6 – de te kiemelted életemet a sírból, ó, URam, Istenem!), vagy nem hal meg a hal 

gyomrában, – a lényeg az, hogy Jónás saját maga szabja a halálos büntetést a maga fejére. Nem 

ugrik ugyan önként a tengerbe, de vállalja a tengerbe dobást, tudván, hogy Isten iránti 

engedetlensége sodorta veszélybe a hajó legénységét. Jónás tehát önként a halált választja. 

Halála valójában áldozat, heroikus önfeláldozás, hiszen megmenti a hajó népét.480  

A másik eset Droge szerint Mózes különös halála. Tény, hogy Mózes halálának 

elbeszélése igen talányos. Az 5Móz 32, 49–50-ben csupa imperativus áll: menj föl…tekints 

meg…halj meg (τελεύτα,  ת ּומ֗ ֻ ). Az 5 Móz 34, 5 szerint pedig Mózes meghalt a hegyen, maga az 

Úr temette el, és senki nem tudja, hol van a sírja. A szöveg furcsa mód megjegyzi, hogy amikor 
                                                             
478 Vö. Themisztoklész halálával. Lásd a 30. oldalon. 
479 Lásd S. J. DEVRIES, 1 Kings, nn: Bruce M. METZGER (ed): Word Biblical Commentary, vol.2, Nashville, 
Thomas Nelson Publisher, 2003, 199. Vö. M. COGAN, I Kings: A new translation with introduction and 
commentary, New Haven; London, Yale University Press, 2008, 414. 
480 DROGE – TABOR, A Noble Death, 60–61. 



160 
 

meghalt, százhúsz évesen is teljesen egészséges volt. Ez annyit jelent, hogy Mózes nem 

haldoklott (nem volt a halálán). Mi történt? Isten sújtott le rá, önkezével végzett magával? Nem 

tudni, mindenesetre Mózes, még életerős férfiként, beleegyezik a saját halálába. Ez afféle 

„kényszernyugdíjazás” (forced retirement), mint később Illés esetében, aki jelzi is, hogy elég volt 

az életből és a szolgálatból (1Kir 19, 4–5). Droge szerint Mózes „távozása” összhangban van a 

szókrátészi (plátoni) elvvel: az istenség jelet ad a távozásra, jelzi, hogy mikor kell meghalni. Az 

embernek pedig ekkor (de csakis ekkor) önként távoznia kell az életből. Mózesnek is jelzi Isten, 

hogy elközelített a halál ideje (5 Móz 31, 14), Mózes pedig, noha még életerős férfi, elfogadja az 

életből való távozást.481 

Noha vitathatatlan, hogy Jónásnál megfigyelhető a szuicid hajlam (vö. 4, 3; 4, 8–9), 

Mózes halála pedig valóban talányos, éppen az elbeszélések ambivalenciája miatt mi nem 

soroljuk az öngyilkossági esetek közé. 

 

Összegzés 

 

Amennyiben az öngyilkosságot a mögötte álló szándék(ok) szerint két kategóriába (egoisztikus 

és altruisztikus) soroljuk, azt mondhatjuk, hogy az ószövetségi esetek között erre is, arra is 

találunk példát. Az esetek közül négy tipikusan egoisztikus (Abimélek, Saul, Ahitófel, Zimri), 

kettő pedig altruisztikus (Sámson, Saul fegyverhordozója). Kaplan bevezet egy harmadik 

kategóriát is, nevesen a kötelességből adódó (covenantal) öngyilkosságot, és ide sorolja Sámson 

és Saul esetét.482 Ez a kategória azonban eléggé önkényesnek tűnik. Sem Saul, sem Sámson nem 

kötelességből dönt az önkéntes halál mellett. Sámson esetében pedig a saját halála voltaképpen 

„járulékos veszteségnek” tekinthető. Sámson nem szándékozik elpusztítani magát, egyszerűen 

nincs más módja annak, hogy bosszút álljon az ellenségein. Igazat kell adnunk Drogenak, aki 

úgy látja, hogy a hat ószövetségi öngyilkos-beszámoló görög-római történetekre emlékeztet, 

ilyenként pedig afféle „nemzetközi” történetek. A hős öngyilkosságot követ el a becsület 

megőrzése, a szégyen elkerülése, a bosszú végett, vagy arcvesztés miatt. Az a megállapítás 

viszont, hogy nincs sajátos viszonyulás az öngyilkossághoz az ókori zsidó világban, legalábbis 

                                                             
481 DROGE– TABOR, A Noble Death, 62–63. 
482 KAPLAN, Biblical versus Greek Narratives, 13–15. 



161 
 

az Ószövetség által „lefedett” időben, árnyalásra szorul.483 Érdemes különbséget tenni aközött, 

ahogyan a történetek hősei (vagy a kor, melyben élnek) tekintenek az öngyilkosságra, és aközött 

ahogyan az elbeszélő látja és láttatja. Ez utóbbi teológiai reflektálásnak számít. Nyilvánvaló, 

hogy Abimélek, Saul, Ahitófel, Zimri honor-öngyilkosságként tekintenek a tettükre, azaz a 

gyalázatot, szégyent kívánják elkerülni, a szentírók viszont adott esetben isteni 

büntetésként/bosszúként ábrázolják a halálukat, olykor feltételezhetően éppen az öngyilkosság 

tényében (Abimélek, Saul) vagy annak módjában (Ahitófel, Zimri) látják érvényesülni az isteni 

büntetést. Elgondolkodtató, hogy Saul fegyverhordozójának esetét leszámítva, az ószövetségi 

öngyilkosok komoly bűnöket követtek el. Judd szerint mindannyian Isten szövetségén kívül 

végeztek magukkal. Egyikük élete vagy halála sem csodálatra méltó.484 A Sámson haláláról 

szóló történet azonban mindenképpen „kilóg a sorból”. A Sámson öngyilkos hőstettéről szóló 

beszámolóban a szentíró teljesen azonosulni látszik az öngyilkosságot elkövető szempontjával. 

Persze lehet amellett érvelni, hogy az elbeszélő nem az öngyilkosságot magát dicséri, ám az 

igazság az, hogy Sámson tettét nemigen lehet csodálni öngyilkosságától függetlenül. Ez azt 

jelent(het)i, hogy egyetlen esetben ugyan, de a szentíró teológiai ítélete szerint az öngyilkosság 

nemes, hősies, dicséretes tett. Végül tény, hogy bár az elbeszélők a legtöbb esetben kommentárt 

fűznek egy-egy öngyilkos esethez, és hőseik tragikus végében az isteni büntetést vagy 

igazságszolgáltatást látják működésbe lépni, azaz a legtöbb öngyilkos-elbeszélésnek erkölcsi 

tanulsága van, magukból a történetekből nem olvasható ki, hogy Ószövetség egyértelműen és 

világosan elítélné az öngyilkosságot. 

6.2. Öngyilkosság a hellenizmus korának zsidó irodalmában 

 

A hellenizmus korából több olyan elbeszélést is ismerünk, melyben zsidók önként vállalják a 

halált olyan esetekben, amikor a Tóra megszegésére kényszerítik őket. Ezekben az 

elbeszélésekben ugyanakkor gyakran megfogalmazódik a lélek halhatatlanságában vagy a 

feltámadásban való hit. 

                                                             
483 DROGE – TABOR,  A Noble Death, 57. 
484  Vö. Daniel K. JUDD, Suicide at Masada and in the World of the New Testament, in: John F. HALL – John W. 
WELCH (eds.): Masada and the World of the New Testament, Provo, Brigham Young University, 1997, 378–392, 
387. Judd szerint Sámson, Saul és Ahitófel is a szövetségen kívül haltak meg, annak ellenére, hogy voltak az 
életükben hűséges időszakok. 



162 
 

Az első olyan zsidó irat, mely expressis verbis piedesztálra emeli az öngyilkosságnak azt a 

fajtáját, melyet a hűség és az igaz ügy iránti (devotio, fides) odaadás motivál a Makkabeusok 

első könyve. Az 1Makk 6, 44 szerint egy Eleázár nevű ember a görögök elleni csatában észrevett 

egy elefántot, melyről azt gondolta, hogy a király ül rajta. Aláugrott az elefántnak és alulról való 

döféssel megölte, az állat pedig maga alá nyomta. Mind Eleázár, mind pedig a szerző tisztában 

volt azzal, hogy egy ilyen tett voltaképpen öngyilkosság. A szerző pedig így kommentálja 

Eleázár tettét: „feláldozta tehát magát, hogy népét megszabadítsa, és hogy örök nevet szerezzen 

magának”. Más kérdés, hogy célját nem érte el, minthogy nem a király ült az elefánton.485  

A 2Makk 14, 37–46 egy egészen horrorisztikus, gyomorforgató leírásban Rázisz 

öngyilkosságáról számol be, melyet a szerző Elezázár tettéhez hasonlóan, dicséretesnek tart. 

Rázisz egyike volt a jeruzsálemi véneknek, aki szorongatott helyzetben nem akart az ellenség 

kezébe esni „és nemességéhez méltatlan gonoszságot elszenvedni”, ezért kardjába dőlt, de a 

szúrást elvétette. Amikor már az ellenség özönlött be a város kapuján, felment a várfalra és a nép 

közé vetette magát, de még így sem tudott végezni magával. Ezt követően kitépte a beleit, a 

kezébe fogta, majd a tömeg felé szórta, miközben Istenhez imádkozott, hogy adja vissza neki a 

testét. Rázisz öngyilkossága egyrészt honor-öngyilkosság, ekként emlékeztet Saul vagy Zimri 

esetére, akik nem akartak az ellenség kezébe esni, másrészt viszont az elkövető (és a szerző) 

mártíriumnak tekinti a tettet, mely kieszközli a test feltámadását. Bármennyire is morbid a 

jelenet, ezt az imádság közben elkövetett öngyilkosságot egyértelműen áldozatként kívánja 

láttatni a szerző.  

A 2Makk egyik legmegrázóbb és ugyanakkor legismertebb történetében a görögök 

kínzásnak vetnek alá egy asszonyt hét fiával együtt, mégpedig úgy, hogy az asszonynak végig 

kell néznie fiai kínzását és halálát, miközben arra biztatja őket, hogy fogadják bátor lélekkel a 

halált (2Makk 7). Ebben a történetben nincs szó öngyilkosságról, csupán a (kín)halál vállalásáról 

a feltámadás reményében. A Makkabeusok 4. könyvében azonban, mely szintén feldolgozza az 

anya és hét fia történetét, az elbeszélésbe egy új elem került. Míg a 2Makk narratívájában az 

anyát és fiait kegyetlenül megkínozva kivégzik, ők pedig nemes lélekkel és szenvtelenül készek 

a halálra, a 4 Makk 12, 19 szerint a hetedik, legfiatalabb fiú belevetette magát az izzó parázsba, 

és így adta ki a lelkét, előtte pedig azért imádkozott, hogy Isten legyen kegyelmes népéhez. 

Annak a reménynek is hangot adott, hogy Isten meg fogja büntetni a zsarnok királyt mind ebben, 

                                                             
485 Deuterokanonikus bibliai könyvek, Budapest, Kálvin kiadó, 1998. 



163 
 

mind pedig az eljövendő életben. Az anya is tűzbe vetette magát, avégett hogy egy férfi se érjen 

a testéhez (4Makk 17, 1). Egyszóval a halálba való beleegyezés itt öngyilkosságba fordul. Ezzel 

az öngyilkossággal (mely tulajdonképpen a mártírium siettetése, mivel a fiú és az anya 

kivégzésére amúgyis sor került volna) a szerző teológiai értékelése szerint anya és fia Istennek 

szentelték magukat, dicsőséget nyertek önmaguknak. Haláluk révén egyúttal megszabadították 

népüket az ellenségtől, megtisztították Izrael földjét, mivel Isten halálukat engesztelő áldozatként 

fogadta el a nép bűneiért: „ezen igaz emberek vére és engesztelő haláluk által az isteni 

Gondviselés megszabadította Izraelt, akivel korábban rosszul bánt” (4Makk 17, 21–22).486   

Utolsóként egy olyan esetet említünk, melyről a Mózes testamentuma címet viselő 

apokrif irat számol be. Az irat farizeusi körökből származik, keletkezési ideje a Kr. u. 1. század 

első felére tehető. Ilyenként a következő alfejezetben lenne a helye, de mivel a szerző a 

hellenisztikus korban helyezi el a cselekményt, itt tárgyaljuk. Az iratban Mózes „megjövendőli” 

az Antiokhosz Epiphánész alatti üldöztetéseket, mellyel a mű írójának a célja nyilván az, hogy 

felhívja a figyelmet a görög és a római elnyomás közötti hasonlóságra, és ezáltal arra, hogy a 

kihívások és a veszélyek ugyanazok, mint másfél-kétszáz száz évvel korábban. A történet, 

melynek elemei a 2Makk 7 elbeszélésére emlékeztetnek, egy Taxo nevű lévitáról és hét fiáról 

szól. Az apa azt tanácsolja hét fiának, hogy semmiképpen ne tagadják meg Isten törvényét a 

külső kényszer hatására. Tanácsa az, hogy három napig böjtöljenek, a negyediken pedig 

vonuljanak be egy barlangba és haljanak meg ott, mert jobb meghalni, mintsem áthágni Isten 

parancsolatait. Ha így tesznek és meghalnak, Isten előtt meg lesznek bosszulva.487 Feltehetően 

önkéntes éhezéssel vetettek véget az életüknek. Hasonló öngyilkossági móddal többször is 

találkozunk a görög-római narratívákban.  Mivel a következő tíz fejezet arról beszél, hogy Isten 

országa meg fog jelenni a világban és a Sátán nem lesz többé, Taxo minden bizonnyal úgy hitte, 

önkéntes haláluk mártírium, melynek engesztelő ereje van, és sietteti a megváltást488 (vö. Jel 6, 

9–10). 

 
 
 

                                                             
486  A szöveget lásd R. H. CHARLES (szerk.), The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament, vol.2, 
Oxford, Clarendon Press, 1913. 
487 Mózes testamentuma 9. Lásd CHARLES, The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament, vol.2. A mű 
datálásához lásd im., 411. 
488 Vö. Jan Willem VAN HENTEN – Friedrich AVEMARIE, Martyrdom and Noble Death. Selected Texts from Greco-
Roman, Jewish and Christian Antiquity, London–New York, Routledge, 2002, 79-83. 



164 
 

Összegzés 

 

A hellenisztikus kor zsidó irodalmában az öngyilkosságokra, az ószövetségi beszámolók 

kontextusához hasonlóan, háborús helyzetekben kerül sor. Az öngyilkosságok kényszer alatt 

történnek, megintcsak hasonlóan az ószövetségi esetekhez, ám a tét elsősorban nem a szégyen 

vagy a gyalázat elkerülése, hanem a törvényhez, a zsidó identitáshoz való hűség. Az 

öngyilkosságok elsődleges oka vallási (devotio, fides). Ezért aztán a szerzők minden egyes 

esetben a legnagyobb elismerés hangján számolnak be az öngyilkos esetekről. Ennek oka 

természetesen az, hogy csak és kizárólag az olyan esetekről számolnak be, melyekben az 

elkövetőknek a törvény iránti hűség és az élet között kellett választaniuk. A beszámolók alapján 

elhamarkodott és téves lenne azt a következtetést levonni, hogy a hellenizmus korában (esetleg 

görög hatásra) a zsidóság egyértelműen dicséretesnek tartotta az öngyilkosságot. Láthattuk 

egyébként, hogy a görög (és római) kultúra sem emelte fenntartások nélkül piedesztálra az 

öngyilkosságot. A bemutatott szövegekben négy közös elem fedezhető fel az öngyilkosság 

reprezentációját illetően: 

1. Az öngyilkosságok üldöztetés és elnyomás, mintegy kényszer alatt történnek. 

2. A szerzők a tettet nemesnek, dicséretesnek, heroikusnak, mi több példaértékűnek és 

követendőnek látják. 

3. Az önkéntes halálnak (az öngyilkosság által siettetett mártíriumnak) engesztelő ereje van. 

4. A tettet elkövetők reménykednek a túlvilági jutalomban, illetve helyreállításban, és ez 

erősen motiválja őket az öngyilkosság elkövetésében.489 

Aligha vitatható, hogy a halál utáni élet reménysége (annak bármilyen formája) a hellenisztikus 

korban megváltoztatta a halálról való korábbi („klasszikus ószövetségi”) gondolkodást. A halál 

többé nem választotta el az embert az Istentől (vö. pl. Zsolt 39,14; 88,6). A halálra lehetett úgy 

tekinteni, hogy annak révén örök életet nyer az ember, tehát valami jobbat a földi létnél. Ez 

természetesen megváltoztatta (megváltoztathatta) az öngyilkossághoz való viszonyulást is.490 

Ám csakis abban az esetben, ha az áldozatként volt értékelhető. 

 

                                                             
489 Vö. DROGE – TABOR, A Noble Death, 75. 
490 Vö. DROGE – TABOR, A Noble Death, 76. 



165 
 

6.3. Öngyilkosság a római kor zsidó irodalmában 

 

Témánk szempontjából a legértékesebb és leggazdagabb anyagot kétségkívül Josephus Flavius 

két főműve (A zsidók története és a Zsidó háború) jelenti. Értékes adatokat találunk Philó 

munkáiban is, bár ő csupán néhányszor érinti az öngyilkosság kérdését. Vizsgálódásunkat 

Josephus műveivel kezdjük. A Zsidók története és a Zsidó háború körülbelül két tucatnyi 

öngyilkos-esetet említ, az utóbbi a római fennhatóság kezdetétől (Kr.e. 63) a zsidó háború 

végéig.491 A számok azonban megdöbbentőek. Csak a híres-hírhedt masszádai 

tömegöngyilkosság során csaknem ezer férfi, nő, gyerek lett öngyilkos, hogy elkerüljék a 

megtorlásokat. Josephus beszámolóit azonban nem árt óvatosan kezelni. Egyrészt kérdés, hogy 

mindaz, amit az öngyilkossággal kapcsolatban megfogalmaz, mennyiben lehetett jellemző a kor 

zsidó gondolkodására, másrészt – miként látni fogjuk – az is kérdés, hogy ő maga miként 

viszonyult az öngyilkosság kérdéséhez. Josephus túl sok elvárásnak kellett hogy megfeleljen. 

Farizeus, római szemszögből korábbi zsidó lázadó, a Falvisusok kliense (afféle „udvari költő”), 

de ugyanakkor a zsidóság apologétája is.492 Ez a sok szerep komoly akadálya lehetett az 

egyértelmű állásfoglalásnak. És ez meglátszik abban is, ahogyan a különböző helyzetekben az 

öngyilkosság kérdésében nyilatkozik. Elsőként az Zsidó háború-ban elbeszélt eseteket vizsgáljuk 

meg, és először azokat, melyekben a szerző egyértelműen igazolhatónak, dicséretesnek, bátor és 

nemes tettnek tekinti az öngyilkosságot. 

Phaselnek, Heródes testvérének az esete azért is különösen érdekes, mert egy olyan 

öngyilkosról beszél a csodálat hangján, aki Heródes családjához tartozott, melyet a szerző 

köztudottan nem kedvelt.493 Amikor (Kr.e. 40-ben) a pártusok megtámadták és el is foglalták 

Jeruzsálemet, Phasael fogságba esett, azzal a kilátással nézve szembe, hogy a királlyá tett 

Antigonosz kénye-kedve szerint bánhat vele. Mivel nem volt nála kard, és meg is volt kötözve, 

fejét egy sziklán szétzúzva végzett magával.494 Josephus férfias (ἀνδρειότατα θνήσκει) és 

dicsőséges (λαμπρός) tettnek nevezi Phasael öngyilkosságát. A zsidók történetében egyenesen 

                                                             
491 Droge könyve mellett a szövegek beazonosításában segítségemre volt: VAN HENTEN – AVEMARIE, Martyrdom 
and Noble Death. Selected Texts from Greco-Roman, Jewish and Christian Antiquity c. könyve. 
492 Vö. DROGE – TABOR, A Noble Death, 86. 
493 DROGE – TABOR,  A Noble Death, 90. 
494 Joseph. BJ 1.271. A szöveghelyeket a The Loeb Classical Library kiadásai szerint idézem. Magyar szöveg: 
FLAVIUS JOSEPHUS, A zsidó háború (ford. Révay József), Budapest, Gondolat, 1964, 67–68. Görög szöveg: 
JOSEPHUS, The Jewish War, Volume I: Books 1-2 (Trans. H. St. J. Thackeray), Cambridge, Harvard University Press, 
1927. 



166 
 

úgy fogalmaz, hogy Phasael bátorsága csodálatra méltó 

(Φασάηλον δʼ ἄν τις θαυμάσειε τῆς εὐψυχίας), mivel nem tartotta a halált borzalmasnak 

(οὐχὶ τὸν θάνατον ἡγήσατο δεινόν), és megfosztotta az ellenséget attól, hogy úgy végezzenek 

vele, ahogyan csak a kedvük tartja.495 

Hasonlóan pozitív színben tünteti fel a jeruzsálemi papok tömeges öngyilkosságát, akik 

amikor Pompeius bevette a templomot (Kr.e. 63-ban), noha látták közeledni az ellenséget, 

folytatták az áldozatot, mert többre tartották Isten imádatát a saját megmaradásuknál 

(τῆς πρὸς τὸ θεῖον θεραπείας ἐν δευτέρῳ τὴν σωτηρίαν τιθέμενοι). Sokan levetették magukat a 

szakadékba, mások a reménytelen helyzetben őrülettől vezérelve felgyújtották az épületeket és 

lángok martalékaivá váltak.496 Tettüket az Isten iránti hűség és elkötelezettség vezérelte, és 

Josephus maga is így értékeli.497 

A Zsidó háború mintegy tucatnyi öngyilkos-beszámolója közül a legtöbb mégis 

elmarasztalóan, sőt éles kritikával számol be az öngyilkossági esetekről. Kezdjük egy olyan 

beszámolóval, melyhez a szerző nem fűz semmiféle kommentárt. 

Kr.e. 38-ban Heródes lázadókkal harcolt, akik Arbéla barlangjában rejtőztek el. A 

barlangokba szorult lázadók nem adták meg magukat, és inkább a halált választották, mint a 

rájuk váró rabszolgaságot. Egy idős apa megölte mind a hét fiát és a feleségét, mivel azok meg 

szerették volna adni magukat. A barlang szájánál egyenként szúrta a le a fiait és a feleségét. 

Heródes szánalmában és megrökönyödésében arra kérte az öreget, hogy ne bántsa a fiait, ám az 

nem hallgatott rá, hanem gyalázni kezdte Heródest alacsony származása miatt. A fiai és felesége 

holttesteit a mélybe dobta, majd pedig ő maga is a mélybe ugrott.498  Az elbeszélésben Josephus 

nem kommentálja az esetet, nem nyilatkozik arról, hogy az idős apa tettét dicséretesnek tartja 

vagy se. Annak a megjegyzésének az alapján, hogy a lázadók inkább a halált választották, mint a 

rabszolgaságot, arra gondolhatnánk, hogy a szorult helyzet (mint a hasonló görög-római 

esetekben) a szerző szerint igazolja az öngyilkosságot. Az idős apa nemes és emelkedett 

szellemére vallana, hogy mind a családját, mind magát meg akarta kímélni a fogságtól, a 

                                                             
495 Joseph. Ant. 14. 368. Magyar szöveg: FLAVIUS JOSEPHUS,  A zsidók története (ford. Révay József), Renaissance 
Kiadás, 1946, 619–620. Görög szöveg: JOSEPHUS, Jewish Antiquities, Books XII–XIV (trans. Ralph Marcus), 
Cambridge, Harvard University Press, 1957. 
496 Joseph BJ 1.150–151. JOSEPHUS, A zsidó háború, 39–40. 
497 Vö. DROGE– TABOR, A Noble Death, 90. 
498 Joseph. BJ 1.311–313. JOSEPHUS, A zsidó háború, 67–68.  
 
 



167 
 

kínzástól és a rabszolgaságtól. Ám ennek két dolog is ellentmond a szövegben. Egyrészt 

Josephus a lázadókat rablóknak (λῃστής, vö. Mt 27,38) nevezi, akik zaklatták a környék 

lakosságát, valóságos háborús körülményeket teremtve a vidéken. Ez jelzi, hogy nem azonosul 

Heródes ellenfeleivel. Másrészt szembeállítja az apa kegyetlenségét Heródes szánalmával (aki 

meg akarja menteni az idős rabló fiait). Bár ekkor Heródes még nem király, és családi 

vérengzései még messze vannak az időben, a mű olvasói pontosan tudták, hogy a fiait legyilkoló 

király kér itt kegyelmet az öreg lázadó gyermekeinek. Mindez a lehető legsötétebb színben 

tünteti fel az apa tettét. 

Néhány esetben Josephus önbüntetésként, meggondolatlan és szükségtelen tettként 

mutatja be az öngyilkosságot. Ezt látjuk pl. egy Simon nevű szküthopoliszi (Dekapolisz) zsidó 

férfi esetében, aki zsidó honfitársai ellen harcolt, és a város alatt táborozó zsidók közül (az 

általános zsidóüldözések idején) sokakat legyilkolt. Amikor látta, hogy a zsidó támadók 

túlerőben vannak, őrjöngésbe kezdett és azt kiáltotta a város lakóinak, hogy rosszul tette, hogy a 

város iránti hűségét honfitársai legyilkolásával akarta megmutatni. Ezt követően átkozottnak 

mondta magát és családját, és azt kiáltozta, hogy saját kezével szándékozik véget vetni az 

életének (θνήσκωμεν ὡς ἐναγεῖς χερσὶν ἰδίαις). Egész családját kiírtotta, majd a holttestükre állt, 

és karddal végzett magával.  Josephus szerint Simont utolérte a megérdemelt büntetés a sok, 

honfitársai ellen elkövetett gyilkosság miatt. A szerző azt is megjegyzi, hogy kár volt ezért a 

bátor és erős emberért, de méltán bűnhődött, mert idegenek szolgálatába szegődött.499  

Vannak tehát helyzetek, amikor az öngyilkosság nem indokolt, nem igazolható, nem 

nemes és dicséretes, sőt bűnnek számít. Az általa leírt egyik leghíresebb eset Jotapa ostroma 

során történt. Jotapa ostromakor Josephus és negyven társa egy barlangban rejtőznek el. Amikor 

a társak észreveszik, hogy Josephus hajlandó lenne megadni magát, gyávasággal és árulással, 

illetve Isten és a haza iránti hűtlenséggel vádolják. Szorult helyzetükben úgy látják, hogy a halált 

megvető ősök példája arra kötelezné mindannyiukat, hogy öngyilkosságot kövessenek el. Mivel 

Josephus hezitál, azzal fenyegetik, hogy végeznek vele. Ekkor Josephus beszédet mond bajtársai 

előtt, melyben különféle érveket hoz fel az öngyilkosság ellen: 

                                                             
499 Joseph. BJ 2. 472–473. JOSEPHUS, A zsidó háború, 194. 

 



168 
 

- Az öngyilkosság azt jelentené, hogy elszakítjuk egymástól az egymással összeforrott 

testet és lelket. 

- Nem az önkezű halál számít dicsőségnek, hanem az ellenség kezétől, harcban esni el. 

- Ha az ellenség, Róma megkímélné az életüket, mennyivel inkább kötelességük nekik 

megkímélni magukat. 

- Ostobaság, ha az ember magával teszi azt, amit az ellenség akar tenni vele. 

- A haláltól ugyan gyávaság mindenáron ódzkodni, de gyávaság az is, ha az ember akkor is 

a halálba rohan, ha nem muszáj. 

- Arra az érvre, hogy az öngyilkosság a szolgaságtól mentene meg, ami a zsidó felkelőkre 

várna, Jospehus azzal érvvel, hogy pillanatnyi helyzetük semmi esetre sem nevezhető 

szabadságnak. 

- Az öngyilkosság (αὐτοχειρία) egyáltalán nem egy nemes (γενναῖος) dolog, ellenkezőleg a 

legnemtelenebb, legfajtalanabb (ἀγενέστατος) cselekedet, mivel ellenkezik minden 

élőlény alaptermészetével; az állatok ugyanis nem lesznek öngyilkosok. 

-  Az öngyilkosság bűn a teremtő Isten ellen (πρὸς τὸν κτίσαντα θεὸν ἡμᾶς ἐστιν ἀσέβεια). 

- Az öngyilkosság tékozlás, mert lefitymálja Isten ajándékát, az életet.  

- Az öngyilkosság szökésnek számít Isten, a gazda előtt. Ha a rabszolgát büntetik, 

amennyiben megszökik a mégoly kegyetlen urától, mennyivel inkább büntetést érdemel 

az öngyilkos. Az öngyilkosság Isten megbántása. 

- Azok, akik a természet törvénye szerint távoznak az életből, vagyis akkor, amikor a 

kölcsönbe kapott életidő lejár, örök dicsőséget kapnak. Tiszta marad a lelkük, a menny 

legszentebb tájára jutnak, ahonnan majd az aiónok leforgása után tiszta testekbe 

vándorolhatnak. Az öngyilkosok azonban a sötét alvilágba kerülnek (ᾅδης  

μὲν δέχεται τὰς ψυχὰς σκοτεινότερος). Még az utódaikat is megbünteti az Isten. 

- A zsidó törvény értelmében az öngyilkosok napnyugtáig temetetlenül hevernek. Más 

népeknél szokás, hogy levágják az öngyilkos kezét, mivel erőszakosan szakította ki lelkét 

a testéből. 

- A jelenlegi helyzet szerencsétlen ugyan, de nem szabad a szerencsétlenséget a teremtő 

elleni bűnnel, azaz öngyilkossággal is tetézni. 

- Az életben maradás nem szégyen. 
 



169 
 

A beszéd nem hatott, mert Josephus társai már halálra szánták magukat, és parancsnokukat is 

halállal fenyegetik. Ezért Josephus végül azt indítványozza, hogy legalább ne a saját kezüktől 

essenek el, hanem a bajtársak egymással végezzenek. Így hát kisorsolják, hogy ki kinek a kezétől 

essen el. Utoljára Josephus marad egyik bajtársával, akit meggyőz, hogy adják meg magukat a 

rómaiaknak.500 

A másik eset, ami igen foglalkoztatta Josephust, és a saját, furfangos jotapai 

megmenekülésénél is hosszabban írja le, a masszádai eset. Masszáda volt az utolsó erőd, amit a 

zsidó háborúban a rómaiak bevettek. A sicariusok védték, parancsnokuk Eleázár volt. A rómaiak 

végső ostroma előtt Elezázár, Josephushoz hasonlóan, egy hosszú beszédet tart a védőknek, 

melyben arra buzdítja társait, hogy a megadás helyett végezzenek magukkal. Érvei a következők: 

- Csak Isten előtt lehet meghódolni, az ellenség előtt semmiképpen. A megadás 

szolgaságot és kínzásokat jelentene. 

- Isten kegyelme, hogy az utolsó védők szépen és szabad ember módjára halhatnak meg 

(καλῶς καὶ ἐλευθέρως ἀποθανεῖν).  

- Most még szabadon választható a nemes halál a védők szeretteivel együtt 

(ἐλευθέρα δὲ ἡ τοῦ γενναίου θανάτου μετὰ τῶν φιλτάτων αἵρεσις).  

- Isten megvonta a zsidó néptől kegyelmét és pusztulásra ítélte egykor szeretett népét. 

- A szorongatott helyzet Isten büntetése a sok gazság miatt, amit a védők saját honfitársaik 

ellen elkövettek. Így kötelességük, hogy elvegyék a büntetést Istentől. Ezt a büntetést a 

saját kezükkel kell végrehajtaniuk, nem várva, hogy az ellenség tegye meg helyettük. 

- Az öngyilkosság nemes szolgálat, szép halotti áldozat, a szabadságot jelenti mindhalálig 

(ἡμεῖς εὐγενῆ χάριν ἀλλήλοις παράσχωμεν καλὸν ἐντάφιον τὴν ἐλευθερίαν φυλάξαντες). 

- Az öngyilkosság a végső kétségbeeséstől szabadít meg. 

- Nem a halál balsors, hanem az élet (συμφορὰτὸ ζῆν ἐστιν ἀνθρώποις, οὐχὶ θάνατος).  

- A halál visszaadja a lélek szabadságát, megnyitja az utat igazi hazája felé. Amíg az ember 

él, börtönben sínylődik. A lélek és a test egyesülése egyáltalán nem természetes dolog, 

sőt valójában illetlen (κοινωνία γὰρ θείῳ πρὸς θνητὸν ἀπρεπής ἐστι). Az öngyilkosság 

tehát a lélek örök szabadsága a testtől. 

                                                             

500 Joseph. BJ 3.331–391. JOSEPHUS, A zsidó háború, 251–254. 

 



170 
 

- A teljes pusztulás után életben maradni pipogyaság; az embernek fáj, hogy élnie kell. 

- A maszádai helyzetben az öngyilkosság annyi mint könyörülni az embernek saját magán 

(ἐλεήσωμεν ἡμᾶς αὐτοὺς καὶ τὰ τέκνα καὶ τὰς γυναῖκας, ἕως ἡμῖν ἔξεστιν παρʼ ἡμῶν αὐ-

τῶν λαβεῖν τὸν ἔλεον).  

- A halál természetes, ám a kínzás, a rabszolgaság, a gyalázat nem a természet törvénye 

szerint való; mindez önkéntes halál által megelőzhető és megelőzendő. 

- Az ősi törvények parancsolják. 

Josephus szerint a beszéd hatására, mintha valami gonosz szellem hajtotta volna őket, 

elrohantak, és egymást túllicitálva végeztek szeretteikkel és magukkal. Türelmetlen mohóság 

vett erőt rajtuk, de mégsem szenvtelenül hajtották végre a tettet: “gyöngéden átölelték 

feleségüket, megsimogatták gyermeküket és sírva csókolták meg utoljára őket”. Tíz embert 

választottak sorshúzással arra, hogy mindenkivel végezzenek, ám nem azért, mert maguk 

ódzkodtak volna attól, hogy végezzenek családjukkal, hanem mert úgy érezték, hogy megsértik 

halottaikat, ha egy perccel is tovább élnek. Végül a tíz katona közül is sorsoltak egyet, aki 

megölje a többi kilencet, hogy aztán saját magával is végezzen. Mindössze két asszony és egy 

gyermek maradt életben, akik elrejtőztek. Az egyik (idős) asszonyról a szerző megjegyzi, hogy 

Eleázár rokona volt, és emelkedettebb szellemű és műveltebb a több asszonynál (γυνὴ πρεσβῦτις 

[…] φρονήσει καὶ παιδείᾳ πλεῖστον γυναικῶν διαφέρουσα). Maga Josephus nem kommentálja az 

esetet, hanem mintegy római szemüvegen át láttatja. Látva az összesen 960 halottat, a rómaiak 

nem örvendeztek, ahogyan ez várható lett volna az ellenség részéről, hanem csodálattal adóztak a 

hősi elszántság és bátor halálmegvetés láttán (γενναιότης 

τοῦ βουλεύματος/ ἐθαύμασαν τοῦ θανάτου καταφρόνησιν).501 A szerző véleményére talán olyan 

elszólásokból lehet következtetni, mint „gonosz szellem hajtotta őket” vagy „türelmetlen 

mohóság vet erőt rajtuk”, illetve abból, hogy az idős életben maradt asszonyt műveltnek és 

emelkedett szelleműnek nevezi, ami finom célzás lehet arra, hogy ez a tömeges öngyilkosság a 

téboly és fanatizmus eredménye. Mindenesetre Josephus viszonyulása a masszádai esethez 

meglehetősen ambivalens. Eldönthetetlen, hogy mit várt el az olvasóitól: a rómaiak szemén 

keresztül lássa-e az öngyilkosságokat vagy az idős, bölcs, emelkedett szellemű asszony szemén 

keresztül? Vegyük észre, hogy a masszádai körülmények hasonlók azokhoz, melyeket Josephus 

                                                             

501 Joseph. BJ 7.321–406. JOSEPHUS, A zsidó háború, 464–473. 



171 
 

másutt is említ (Phasael, és még inkább a jeruzsálemi papok esete Pompeius ostroma során). A 

védők szorult és kiúttalan helyzetben vannak, azaz olyanban, mely igazolja és indokolja az 

öngyilkosságot. Továbbá feltűnő, hogy a szerző hosszan és érezhető rokonszenvvel és 

megértéssel számol be Eleázár beszédéről. Vajon hősökként kívánta bemutatni a masszádai 

védőket? És ha igen, ez hogyan viszonyul a saját jotapai (ebből a szemszögből nézve) gyáva 

viselkedéséhez? Josephus jotapai és Eleázár masszádai beszéde antitetikus. Az előbbi az 

öngyilkosság elleni, az utóbbi az öngyilkosság melletti érvekről szól. Az érvek mindkét 

beszédben platonikusak. Josephus beszéde pedig kimondottan Platón Phaedo c. dialógusán 

alapul.502 A dialógusban Szókratész azon elmélkedik, hogy mikor kell és nem kell az embernek a 

halált választania? Azon a véleményen van, hogy az életből csakis akkor lehet legitim módon 

kilépni, ha az istenség arra egyértelmű jelzést ad. Ilyen jelzés lenne a kilátástalan helyzet. 

Josephus, miként láthattuk, másutt is azon a véleményen van, hogy a szorult helyzet igazolja az 

öngyilkosságot. Lehet nemes és heroikus. És persze lehet isteni büntetés is, amit önkezével mér 

magára az ember. Azt gondolná hát Josephus, hogy a masszádai védők ez utóbbi helyzetben 

találják magukat, míg a jotapai helyzet nem ilyen, mivel a rómaiak megkímélnék az életüket? 

Vagyis nincs egyértelmű isteni jelzés az életből való távozásra?503 

 Steve Mason úgy véli, hogy a jotapai elbeszélés alapvetően arról szól, hogy a szerzőt „a 

kétségbeesett helyzetben sem hagyta cserben a józan megfontolás”. Miután Josephus beszéde 

nem győzi meg jotapai társait, egy tervet eszel ki arra, hogy megmentse az életét. Ami ezek után 

következik, az a vak véletlen művének látszik, mintha a szerző sorozatban megnyerte volna az 

ötös lottót. Negyven társa közül, sorshúzás útján végül ő és egy másik felkelő marad életben. 

Nehéz eldönteni, hogy valójában Josephus milyen csellel maradhatott életben. Mason úgy véli, 

hogy Josephus nyíltan bevallja, hogy túljárt a társai eszén. A hős fortélya, trükkjei, melyek 

segítik az életben maradását, voltaképpen egy irodalmi fogás. A jó hős találékony és leleményes, 

mint Odüsszeusz.504 A megtévesztés azt bizonyítja, hogy a szerző a hajdankori hősökhöz 

méltóan ravasz és leleményes. Leküzdhetetlennek látszó akadályokon lép át, szorult helyzetekből 

menekül meg.505 Ez valószínűleg igaz, de nem magyarázat arra, hogy Josephus egy a masszádai 

                                                             
502 DROGE– TABOR, A Noble Death, 93. A téma bővebb kifejtését lásd David LADOUCEUR, Josephus and Masada, in: 
L. FELDMAN –G. HATA (eds.): Josephus, Judaism, and Christianity, Detroit, Wayne State Univ. Press, 1987, 95–113. 
503 Vö.DROGE – TABOR, A Noble Death, 95. 
504 Vö. Hom. Od. 13. 250–301. 
505 Lásd Steve MASON, Josephus és az Újszövetség (ford. Szabadi István), Budapest–Komárom, Kálvin–Selye János 
Egyetem RTK, 2023, 65–66. 



172 
 

szituációhoz és a zsidó történelem sok szituációjához hasonló helyzetben miért dönt az elvárt 

nemes halál helyett az életben maradás mellett, illetve a masszádai védőket miért nem úgy 

ábrázolja, mint a zsidó történelem nagy hőseit (mint pl. Sámsont vagy a Makkabeusokat)? 

Josephus – miként ez az alábbiakban a Zsidók történetéből kiderül – szorult helyzetekben az 

öngyilkosságot többnyire nemes, bátor és férfias tettenek tartja. A masszádai védőkre azonban ez 

nem érvényes. Bár mégse egészen úgy mutatja be őket, hogy szánalmas vesztesek, nem pedig 

hősök.506 Ez az ambivalencia azzal magyarázható, hogy Josephusnak zsidóként (egykori 

szabadsághősként) nem áll módjában a zsidó ügy „védőügyvédjének” lenni. A szerzőnek össze 

kellett egyeztetnie magában a zsidót, a valamikori szabadságharcost a rómaiak szolgájával, 

egyszerre kellett szem előtt tartania a zsidókat és a rómaiakat. Úgyszólván zsidónak zsidóvá, 

görögnek göröggé kellett lennie. Miközben a tömeges öngyilkosság a rómaiak fölényét 

érzékelteti, egyúttal emberségük kidomborítására is szolgál, hiszen nem örülnek a zsidók sorsán, 

és részvétet éreznek a legyőzött ellenség iránt. Egyébként az érezhető rokonszenv ellenére, a 

masszádai elbeszélésben a lényeg azon van, hogy Isten megbüntette a zsidó népet, a tömeges 

öngyilkosság pedig önbüntetés. Egy szó mint száz: Josephus egyszerre szolgál a zsidóknak és a 

rómaiaknak (ami gyakorlatilag lehetetlen). Nem állíthatja be hősként a népét, mégis a lehető 

legjobb színben szeretné bemutatni őket.507 A zsidók fellázadtak ugyan, de alapvetően mégsem 

egy lázadó nép. Inkább meg lettek vezetve, a lázadás tehát néhány meggondolatlan zsarnok 

műve.  Isten maga is helytelenítette a lázadást (és ezt végül, természetesen Josephus 

„szócsőveként” maga Eleázár is elismeri).508 A több elvárásnak is megfelelni akaró szerző 

végülis ahhoz a furfanghoz folyamodik, hogy a rómaiakkal mondatja ki azt, amit ő szeretne 

kimondani (de nem tanácsos kimondania): csodálattal adóztak a hősi elszántság és bátor 

halálmegvetés láttán, és a zsidókkal mondatja ki azt, ami pedig nyilvánvalóan a rómaiak 

véleménye: Isten pusztulásra ítélte népét. Ami pedig történt, büntetés a sok elkövetett gazság 

miatt. Hogy Josephus egy leleményes Odüsszeusz vagy egy meghasonlott ember, aki utólag 

kissé irigyelte a masszádai védők sorsát: maradjon nyitott kérdés. 

                                                             
506 Lásd MASON, Josephus és az Újszövetség, 276–277. 
507 Vö. KÓKAI-NAGY Viktor, Der Begriff ἐλευθερία im Bellum Judaicum, in: KÓKAI-NAGY Viktor–VÉR Ádám 
(eds.): Peace and War in Josephus, 195–214, 211. https://doi.org/10.1515/9783111146591-012. Kókai úgy látja, 
hogy Josephus számára fontos ugyan a zsidók bátorságának a bemutatása, de Eleázár beszédében láthatóan nem ez a 
célja. 
508 Vö. MASON, Josephus és az Újszövetség, uo. Vö. még DROGE – TABOR, A Noble Death, 95. 

https://doi.org/10.1515/9783111146591-012


173 
 

A Zsidók történetében kilenc öngyilkossági beszámolót találunk, melyek közül a legtöbbel az 

Ószövetség, illetve a hellenizmus korának zsidó irodalma tárgyalásakor már foglalkoztunk. 

Kezdjük egy olyan beszámolóval, mely arról tanúskodik, hogy Josephus szerint az öngyilkosság 

– bizonyos körülmények között – elhamarkodott, meggondolatlan tett, melyre a pánik sarkallja 

az embert. Augustus szíriai látogatásakor a gadaraiak bepanaszolták Heródest kegyetlensége és 

erőszakossága miatt. Látva azonban, hogy a császár barátságosan viszonyul Heródeshez, arra 

gondoltak, hogy felkoncolják őket, ezért válogatott módon lettek öngyilkosok: a mélybe vetették 

vagy a folyóba ölték magukat. Ezzel – mondja Josephus – mintegy beismerték vádjaik 

tarthatatlanságát, minek következtében Augustus gondolkodás nélkül felmentette Heródest a 

vádak alól. A császár számára ugyanis a gadaraiak öngyilkossága rossz lelkiismeretük világos 

bizonyítéka volt.509  A legtöbbször azonban a szerző nemes, bátor, heroikus tetteként mutatja be 

a zsidó történelem öngyilkos eseteit. A makkabeus felkelés heroikus tetteiről (az önkezű halálról 

vagy annak készséges vállalásáról) ugyanúgy a csodálat hangján beszél, mint a Makkabeus 

könyvek.510 Láthatóan büszkeséggel tölti el a zsidó felkelők heroizmusa.511 Josephus elbeszéli, és 

egyúttal értelmezi a hat ószövetségi öngyilkos esetet is. Ez a hat eset a szerző tálalásában azért is 

érdekes, mert a bibliai beszámolókat általában eléggé szabadon kezeli.512 Zimri öngyilkosságát 

minden kommentár nélkül meséli el,513 Abimélekét pedig ugyanazzal a kommentárral, mint az 

ószövetségi szerző: megérdemelte a halálát azért a gonoszságért, amit testvérei ellen tett.514 

Sámson személye a szerző szerint csodálatra méltó az erénye, az ereje és halálának 

nagyszerűsége/nemessége miatt 

(θαυμάζειν δὲ ἄξιον τῆς ἀρετῆς καὶ τῆς ἰσχύος καὶ τοῦ περὶ τὴν τελευτὴν μεγαλόφρονος), és a 

haragjért, melyet a végsőkig táplált ellenségei iránt. Delila iránti esztelen rajongása a bűnre 

hajlamos emberi természet rovására írható, minden más tekintetben viszont rendkívüli erényes 

volt. Ez azt jelenti, hogy halála megválasztásában is!515 Josephus (a bibliai beszámolót követve) 

azt is megjegyzi, hogy Sámsont szülőföldjén temették el, atyái mellett, megadva neki a 

                                                             
509 Joseph. Ant. 15.358–359. Magyar szöveg: FLAVIUS JOSEPHUS, A zsidók története, 676–677. 
510 Joseph. Ant. 12.256, Joseph. Ant. 12.274, Joseph. Ant. 12.373, Joseph. Ant. 12.281–282. 
511 DROGE – TABOR, A Noble Death, 86. 
512 Lásd Louis H. FELDMAN, Flavius Josephus Revisited: the Man, His Writings, and His Significance, Berlin-New 
York, De Gruyter, 1984, 788–804.   
513 Joseph. Ant. 8.311. 
514 Joseph. Ant. 5.251–553. 
515 Joseph. Ant. 8.314. Magyar szöveg: FLAVIUS JOSEPHUS, A zsidók története, 214. Görög szöveg: JOSEPHUS, 
Jewish Antiquities, Books V-VIII (trans. J. Thackeray- Ralph Marcus), Cambridge, Harvard University Press, 1968. 



174 
 

végtisztességet, ami azért fontos, mert másutt, a jotapai események során, többek között, azzal 

próbálja meg lebeszélni társait az öngyilkosságról, hogy akik őrült kezet emelnek maguk ellen, 

azok nem részesülhetnek tisztes temetésben.516 Saul és fegyverhordozója esetében Josephus 

harmonizálja 1Sám 31 és 2Sám 1 elbeszéléseit, és azt írja, hogy Saul megpróbálta az 

öngyilkosságot, de nem volt elég ereje ahhoz, hogy a kardot markolatig a testébe döfje, ezért egy 

amálekita segítségét kérte, aki végzett a királlyal. Saul tehát nem vagy nem egészen a saját 

kezével oltotta ki az életét. De ennek nincs különösebb jelentősége. A szerző minden bizonnyal 

összhangba akarta hozni a két történetet. Saul halálát a krónikáshoz hasonlóan Isten büntetésének 

tartja.517 A hat ószövetségi eset közül a legérdekesebb az Ahitófel öngyilkosságáról szóló 

beszámoló. Josephus szerint Ahitófel úgy gondolta, hogy jobb, ha a világból szabad és nemes 

módon távozik (ἔφησεν εἶναι τοῦ ζῆν αὑτὸν ἐξαγαγεῖν ἐλευθέρως καὶ μεγαλοφρόνως), minthogy 

megadja magát Dávidnak és elszenvedje a büntetést, amiért Absolont segítette tanácsaival. 

Továbbá, bár önmagát ítélte halálra, és kötél által végzett magával, tisztes temetést kapott.518 

Mondanunk sem kell, hogy a bibliai szöveg nem szabad és nemes halálként értékeli Ahitófel 

tettét. 

Josephus műveit vizsgálva, feltűnő, hogy a szerző hősei egyaránt tudnak okos és 

meggyőző érveket felhozni az öngyilkosság ellen, illetve mellett.519 Persze nyilvánvaló, hogy 

Eleázár érvei a masszádai beszédben nem a szerző érvei. Kérdés viszont, hogy a jotapai beszéd 

mennyiben visszhangozza Josephus véleményét az öngyilkosság kérdésében, vagyis az elbeszélő 

Josephus vajon mennyiben értett egyet az elbeszélés Josephusával? A szerző láthatóan hajlik 

arra, hogy a zsidó történelem öngyilkos alakjaiban (Sámson, Ahitófel, makkabeusok) szabad, 

bátor, nemes férfiakat lásson, akik egy adott helyzetben a lehető leghelyesebb döntést hozták, és 

akiknek tette fenntartások nélkül csodálható. Ez azt jelenti, hogy a szerző messze nem minden 

önkezű halált értékel úgy, hogy az ember őrült kezet emel magára. A zsidó háború hősei a 

fentebb jelzett okok miatt természetesen semmiképpen nem lehettek nemzeti hősök, ám a távoli 

múlt hősei, hasonló okokból és hasonló körülmények között elkövetett öngyilkosságaik okán, 

már nagyon is csodálatra méltók.  Aligha kétséges, hogy Josephus valójában akkor vall színt az 

öngyilkosság kérdésében, amikor a zsidó történelem öngyilkos hőseiről beszél. Persze nem 
                                                             
516 Vö. Joseph. BJ 3.375. 
517 Joseph. Ant. 6.370–673. FLAVIUS JOSEPHUS, A zsidók története, 269–270. 
518 Joseph. Ant. 7.229. FLAVIUS JOSEPHUS, A zsidók története, 299–230. Görög szöveg: JOSEPHUS, Jewish 
Antiquities, Books V-VIII (trans. J. Thackeray- Ralph Marcus), Cambridge, Harvard University Press, 1968. 
519 Vö. HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 181. 



175 
 

önmagában az öngyilkosságot tartja dicséretesnek.  Az öngyilkosságot dicséretessé bizonyos 

okok (becsület, a megszégyenítés elkerülése) és körülmények (szorult, háborús helyzet) tehetik. 

Végül röviden Philó öngyilkossággal kapcsolatos nézeteit vizsgáljuk meg. A rövidséget 

az indokolja, hogy hatalmas életművében Philó alig beszél a nemes halálról, illetve az 

öngyilkosságról. Nem írja le a nemes halál eseteit az alexandriai zsidó progrom (Kr. u. 38) alatt 

sem, pedig az lehetőséget kínált volna a nemes halál bemutatására.520 Néhányszor azért Philó is 

érinti az öngyilkosság kérdését. Egy ízben csupán futólag jegyzi meg, hogy a bölcs örömmel 

vállalja a halált a rabszolgaság helyett,521 a Legatio ad Gaium (Követség Caligulához) című 

művében viszont részletesebben beszél a kérdésről. Kr. u. 41-ben Caligula azzal fenyegette a 

zsidókat, hogy felállíttatja képmását a jeruzsálemi templomban. A szobor felállíttatásával 

Petronius, szíriai helytartót bízta meg, akihez a zsidók küldöttséget menesztettek, melyről Philo 

is beszámol. A műben arról beszél, hogy a zsidók, amennyiben Caligula nem áll el a tervétől, 

készek vállalni a halált, szívesen nyújtják a torkukat a rómaiaknak, mivel látni a templom 

meggyalázását rosszabb a halálnál (παραδίδομεν ἑαυτοὺς εἰς ἀπώλειαν, ἵνα μὴ ζῶντες ἐπίδωμεν 

θανάτου χεῖρον κακόν). Majd arról beszél, hogy nincs is szükség hadseregre, mert a zsidók arra 

is készek, hogy saját maguk végezzék el az áldozatot, azaz önkezükkel vessenek véget az 

életüknek (αὐτοὶ κατάρξομεν τῶν θυμάτων). A feleségeket férjek mészárolják le, testvéreket a 

testvérek, gyermekeket a szülők, aztán miután megfürödtek a vérükben, mindazok számára, akik 

tisztán akarnak a Hádészbe menni, az lesz a megfelelő fürdés, hogy saját maguk leölése által 

elkeverik a vérüket azok vérével (ἀνακερασόμεθα τὸ ἴδιον ἐπικατασφάξαντες αὑτούς). Mindezt 

pedig azért teszik, mert amennyiben megtörténik az, amit Caligula parancsol, az életet csak 

megutálni lehet, minthogy az élet nem lesz többé élet (ἀβιώτου βίου καταφρονήσαντες).522 A 

Philó által leírt helyzet a későbbi masszádai esetre emlékeztet. A szerző szerint a kényszerhelyzet 

nem ad más választást a zsidóknak, mint a tömeges öngyilkosság. A zsidók kilátásba helyezett 

öngyilkosságát Philo áldozatként mutatja be. Ha megtörténik a templom meggyalázása, csakis az 

öngyilkosság, illetve a nemes halál által lehet tisztán lemenni az alvilágba. 

                                                             
520 LásdVAN HENTEN– AVEMARIE, Martyrdom and Noble Death. Selected Texts from Greco-Roman, Jewish and 
Christian Antiquity, 49. 
521 Prob. 135 (Quod omnis probus liber– Minden erényes ember szabad) Az angol-görög kétnyelvű szöveget lásd: 
PHILO, Volume IX (trans. F.H. Colson), Cambridge, Harvard University Press, 1985. 
522 Legat. 233-236. Az angol-görög kétnyelvű szöveget lásd: PHILO, The Embassy to Gaius (trans. F.H. Colson), 
Cambridge, Harvard University Press, 1962. 
 



176 
 

Összegzés 

 

Josephus két fő művében, a Zsidó háborúban, illetve a Zsidók történetében csaknem két tucat 

öngyilkossági esetről tesz említést. A Zsidó háború mintegy tucatnyi öngyilkos-beszámolója 

közül a legtöbb elmarasztalóan, sőt éles kritikával számol be az öngyilkossági esetekről (az idős 

apa Arbéla barlangjában, egy Simon nevű szküthopoliszi zsidó férfi, Jotapa, valamint Masszáda 

tömeges öngyilkosságai). Néhány esetben azonban a szerző egyértelműen igazolhatónak, 

dicséretesnek, bátor és nemes tettnek tekinti az öngyilkosságot (Phasael, Heródes testvére, a 

jeruzsálemi papok tömeges öngyilkossága). A Zsidók története kilenc öngyilkos-történetében, 

bár itt is beszámol meggondolatlan, páni félelemből elkövetett, tehát elítélendő öngyilkosságról, 

a zsidó történelem öngyilkos hőseit (Sámson, makkabeusok) pozitív színben tünteti fel. Mi több, 

Ahitófel öngyilkosságát is bátor és szabad emberhez méltó tettként beszéli el. Josephus műveit 

olvasva, igencsak feltűnő, hogy míg a zsidó történelem öngyilkos hősei csodálatra méltóak, 

addig a zsidó háború öngyilkosai, akik hasonló okokból és hasonló körülmények között követtek 

el öngyilkosságot, mint ószövetségi vagy „intertestamentális” példaképeik, lázadók, őrültek, és 

Isten elleni bűnt követnek el tettükkel. Ez az ambivalencia azzal magyarázható, hogy Josephus 

zsidóként (egykori szabadsághősként), a Flaviusok klienseként egyszerűen nem védhette a zsidó 

ügyet, így a Róma ellen harcolókat sem ábrázolhatta hősökként. Josephusnak egyszerre kellett 

szolgálnia a zsidóknak és a rómaiaknak (ami gyakorlatilag képtelenség). Nem állíthatta be 

hősként, mégis a lehető legjobb színben szerette volna feltüntetni a népét. Josephus minden jel 

szerint hajlik arra, hogy a zsidó történelem öngyilkos alakjaiban (Sámson, Ahitófel, 

makkabeusok) szabad, bátor, nemes férfiakat lásson, akik egy adott helyzetben a lehető 

leghelyesebb döntést hozták. Ez azt jelenti, hogy a szerző messze nem minden önkezű halált 

értékel úgy, hogy az ember őrült kezet emel magára. Nem zárható ki, hogy Josephus valójában 

akkor vall színt az öngyilkosság kérdésében, amikor a zsidó történelem öngyilkos hőseiről 

beszél. Ez nem azt jelenti, hogy az öngyilkosságot önmagában (és minden esetben) 

dicséretesnek, vagy akár elfogadhatónak tartaná.  Az öngyilkosságot dicséretessé bizonyos okok 

(becsület, a megszégyenítés elkerülése) és körülmények (szorult, háborús helyzet) tehetik. 

Philónál az öngyilkosság kérdése a szabadság, az erény, a hagyományokhoz (a Tórához) 

való ragaszkodás kontextusában merül fel. A szerző szerint kényszerhelyzetekben, amikor az élet 

az elszenvedett gyalázat miatt csak megutálni lehet, elfogadható, sőt kötelesség lehet az 



177 
 

öngyilkosság. Látható tehát, hogy a hellenisztikus korhoz képest valójában semmit nem változott 

az öngyilkosság megítélése. Amennyiben áldozatként értékelhető, a tettet nemesnek, 

dicséretesnek, heroikusnak, sőt példaértékűnek látják. Josephus felemás viszonyulása pedig 

sajátos helyzetével magyarázható. 

 

6.4. Öngyilkosság a rabbinikus irodalomban  

 

A rabbinikus jog, bár túl sokat nem foglalkozott a kérdéssel, elítélte és így vagy úgy büntette az 

öngyilkosságot.523 Az öngyilkossággal szembeni érvek megfogalmazásában az ószövetségi 

öngyilkossági esetek nem játszottak szerepet. Ezek – miként látni fogjuk – inkább a kivételek 

megállapításánál szolgáltak érvként. Az emberi szabadság kérdése, mely a római kultúrában 

(főleg Senecánál) olyannyira meghatározta az öngyilkossághoz való viszonyulást (ti. az 

öngyilkosság az emberi szabadság kifejeződése, lehetőség az életből való önkéntes távozásra) a 

rabbinikus gondolkodásban is megjelenik, csakhogy  éppen a szabadság, vagy pontosabban 

annak korlátolt volta szól az öngyilkosság ellen. Az embernek nem szabad hagynia, hogy arra a 

meggyőződésre jusson: a sír menedékhely lehet számára; az ember akarata ellenére formáltatott, 

akarata ellenére született, akarata ellenére él, és akarata ellenére hal meg; végül pedig akarata 

ellenére ad számot Isten előtt.524  Az érv lényege, hogy amiként az embernek nem áll 

szabadságában az, hogy a létbe szólítsa önmagát, a szabadsága nem terjed ki a saját halálára sem. 

Az „akarata ellenére hal meg” nyilván nem azt jelenti, hogy az ember nem léphet ki az életből, 

hanem azt, hogy egy ilyen kilépés illegitim.525 Az öngyilkosság tilalma tehát egyrészt az ember 

teremtettségéből következik. Másrészt a rabbik felfogásában az öngyilkosság ellen szól az élet 

kioltásának általános tilalma, mely nem csak az emberre, hanem az egész teremtett világra 

vonatkozik. Az 1Móz 9,5 szerint ugyanis Isten minden állattól és minden embertől számon kéri 

az ember életét. 

A rabbinikus hagyományban egy általános alapelv (az 1Móz 9,5-re hivatkozva), hogy az 

öngyilkosokról ne történjen „gondoskodás”,526 azaz ne kaphassanak tisztes temetést. Egy másik 

megfogalmazásban: semmilyen tekintetben nem kell foglalkozni annak a temetési szertartásával, 
                                                             
523 Vö. KAPLAN, Biblical versus Greek Narratives, 6. 
524 Aboth 4:22. Héber és angol szöveg: https://www.sefaria.org/Pirkei_Avot.4.22?lang=bi&with=all&lang2=en 
(utolsó letöltés: 2025.02.13). 
525 Vö. DROGE – TABOR, A Noble Death, 101. 
526 Yoreh De'ah 345. 

https://www.sefaria.org/Pirkei_Avot.4.22?lang=bi&with=all&lang2=en


178 
 

aki öngyilkosságot követett el.527 Abban viszont, hogy mi számít „gondoskodásnak” a rabbik 

között komoly véleménykülönbségek voltak. Egyesek szerint a gondoskodás hiánya a temetés és 

halotti lepel megtagadását jelentette (vagy a holttest bizonyos ideig temetetlenül hagyását, vö. 

fentebb Josephus jotapai beszédével). Mások szerint viszont ez csupáncsak arra vonatkozhat, 

hogy az öngyilkost nem gyászolhatják el az ősi szokások szerint, azaz a családtagok nem 

szaggathatják meg a ruhájukat és nem csupaszíthatják le a vállukat. Az öngyilkos felett ezt kell 

mondani: „jaj az elveszett/eltékozolt életért!”; Se jó, se rossz nem mondható róla. Nem tartható 

felette emlékbeszéd, a családtagok pedig nem mondhatják el a kaddist. Megint más rabbik úgy 

gondolták, hogy meg lehet szaggatni a ruhát és le lehet csupaszítani a vállat, egyszóval el lehet 

gyászolni az öngyilkost, mert ez a tilalom csupán idegenekre vonatkozik, nem a családra. A 

család tehát tisztességesen elgyászolhatja az öngyilkost. Úgy tűnik, hogy egyetértés csupán 

abban van, hogy az öngyilkost valamilyen módon post mortem büntetni kell, abban viszont már 

eltérnek a vélemények, hogy ez a büntetés milyen mértékű legyen/lehet. Az öngyilkosság 

kérdésével foglalkozó jogi vonatkozású rabbinikus szövegekben, a fenti alapelv mellett (ti., hogy 

ne történjen gondoskodás az öngyilkosról), egy másik fontos alapelv vagy alapszabály is 

megfigyelhető. Ez pedig az, hogy mindent az élők, azaz a hátramaradottak tisztelete és 

megbecsülése érdekében kell tenni. Ez azt jelenti, hogy az öngyilkos temetésén részt lehet (kell) 

venni és vigasztalni kell az öngyilkos családját. Ha a család megaláztatást és megszégyenítést 

élne át, megengedett a halott tisztességes elsiratása. Az ún. sorbanállás is gyakorolható, vagyis az 

a szokás, hogy a gyászszertartáson résztvevők két sorba állnak, a gyászolók áthaladnak közöttük, 

és fogadják a részvétnyilvánításukat. A gyászolók áldását is el lehet mondani (áldott legyen, aki 

megvigasztalja a gyászolókat).528   

Bár a rabbinikus hagyomány elítélte az öngyilkosságot, a rabbik igen óvatosan 

fogalmaztak abban a tekintetben, hogy mi is számít valójában elítélendő öngyilkosságnak, illetve 

mikor forog fenn egyáltalán az öngyilkosság esete. Az öngyilkosság per definitionem feltételezte 

a teljes beszámíthatóságot. Az őrület vagy részegeség például kizárta azt, hogy az önkezű halált 

öngyilkosságként kezeljék. A gyermekek által elkövetett öngyilkosságot sem öngyilkosságként 

értelmezték. Ezt két anekdotikus történetet is kellőképpen megvilágítja. Az egyik történet szerint 

                                                             
527 Semachot 2.1. 
528Yoreh De'ah 345 és Semachot 2.1. A héber és az angol szöveget lásd: 
https://www.sefaria.org/Shulchan_Arukh%2C_Yoreh_De'ah.345.1?lang=bi, illetve 
https://www.sefaria.org/Tractate_Semachot.2.1?lang=bi (utolsó letöltés: 2025.02.13). 

https://www.sefaria.org/Shulchan_Arukh,_Yoreh_De'ah.345.1?lang=bi
https://www.sefaria.org/Tractate_Semachot.2.1?lang=bi


179 
 

egy fiú elszökött az iskolából, és az apjától (a fenyítéstől) való félelmében elment, és egy 

gödörben elpusztította magát. A család kikérte Tarfón rabbi véleményét, hogy ilyen esetben 

milyen végtisztesség jár a fiúnak. A rabbi válasza az volt, hogy semmit nem kell megtagadni 

tőle, azaz teljes végtisztességben részesülhet.529 Hasonló eset történt egy másik fiúval, aki 

szombaton összetört egy üveget, és a fenyítéstől való félelmében ugyanúgy vetett végett 

életének, mint az iskolából elszökött fiú. Itt Akiba rabbi állapítja meg, hogy a fiúnak tisztes 

temetés jár.530  

A Semachot traktátus részletekbe menően foglalkozik azzal a kérdéssel, hogy ki tartozik az 

„öngyilkosságot szándékosan elkövető” kategóriájába: „nem az, aki felmászott egy fa tetejére, 

majd leesett és meghalt, vagy aki felment a ház tetejére, majd leesett és meghalt. De aki azt 

kiáltja: «nézzétek, felmegyek a ház tetejére vagy a fa tetejére, és levetem magam, hogy 

meghaljak», az ebbe kategóriába tartozik”531 Ez utóbbi esetben ugyanis joggal feltételezhető az 

öngyilkosság szándéka. Ahhoz, hogy egy esetet öngyilkosságnak lehessen minősíteni, szükséges 

az is, hogy semmilyen kétség nem merüljön fel a tettel kapcsolatban. Mintha a rabbik egyenesen 

azon mesterkedtek volna, hogy a legtöbb öngyilkos esetet ne minősítsék annak. A Semachot így 

rendelkezik: „ha valakit megfojtva, fán lógva vagy kardba dőlve találtak meg, akkor úgy kell 

tekinteni, hogy nem szándékosan követett el öngyilkosságot (szószerint: nem szándékosan 

veszejti el önmagát, אָבַד), és nem kell visszatartani tőle a szertartásokat”.532 Ez annyit jelent, 

hogy amennyiben a legkisebb mértékben is fennáll az idegenkezűség lehetősége, az eset nem 

öngyilkosságként kezelendő. Továbbá a rabbinikus hagyomány szerint nem számít (elítélendő) 

öngyilkosságnak az sem, ha valaki a halál mellett dönt, pl. olyan esetekben, amikor 

házasságtörésre, gyilkosságra vagy bálványimádásra kényszerítik.533 Ez valójában a halálba való 

beleegyezés, a halál önkéntes elfogadása, és nem aktív öngyilkosság.  

Azt mondhatjuk tehát, hogy a rabbinikus álláspont az öngyilkosság kérdésében 

meglehetősen szilárd, ugyanakkor meglepően árnyalt is. Az öngyilkosság kétségkívül bűn, sok 

                                                             
529 Semachot 2.4. A héber és az angol szöveget lásd: https://www.sefaria.org/Tractate_Semachot.2.4?lang=bi (utolsó 
letöltés: 2025.02.13). 
530 Semachot 2.6. 
531 Semachot 2.2. 
532 Uo. A héber és az angol szöveget lásd: https://www.sefaria.org/Tractate_Semachot.2.4?lang=bi (utolsó letöltés: 
2025.02.13). 
533 Sanhedrin, 74a: 10 kk. Héber és angol szöveg: https://www.sefaria.org/Sanhedrin.74a.10?lang=bi (utolsó letöltés: 
2025.02.13). 

https://www.sefaria.org/Tractate_Semachot.2.4?lang=bi
https://www.sefaria.org/Tractate_Semachot.2.4?lang=bi
https://www.sefaria.org/Sanhedrin.74a.10?lang=bi


180 
 

viszont a kivétel.534 Bizonyos esetekben – miként ez az alábbi szövegekből535 kiderül – az 

önkéntes halál dicséretes, mi több: egyenesen kötelesség is.  

6.4.1. Az ószövetségi öngyilkos esetek a rabbik értelmezésében 

 

Fentebb már jeleztem, hogy a rabbinikus irodalom nem az ószövetségi öngyilkos esetekből 

kiindulva fogalmazza meg az öngyilkosság elleni érveit. Ezeket az eseteket a rabbik sokkal 

inkább a kivételek illusztrálására használják, azaz annak a felmutatására, hogy a nemes 

szándékból elkövetett öngyilkosság nemcsak hogy nem elítélendő, hanem kifejezetten dicséretes 

és példaértékű. Abban, hogy Sámson „öngyilkos merényletét”, Josephushoz hasonlóan, a 

rabbinikus hagyomány is dicséretesnek tartotta, és úgy értékelte a tettet, hogy Isten adott erőt 

neki arra, hogy megsemmisítse a saját életét, semmi meglepő nincs.536 Ahogyan abban sincs, 

hogy a rabbik szerint Sámson a tettéért az eljövendő világban visszanyeri a látását.537 Meglepő 

lehet viszont az, ahogyan a rabbinikus irodalom Ahitófel és Saul öngyilkosságát kezeli. Úgy 

tűnik, hogy a rabbik mindkettejüket „meg szeretnék menteni” a dicstelen öngyilkosság 

ódiumától, némelyikük pedig az elkárhozástól is. A Sanhedrin traktátus szerint három 

kiemelkedő király és négy kiemelkedő közember, akiket a Biblia nagy bölcsességű emberekként 

ír le, nem részesül az eljövendő világban. A három király a következő: Jeroboám, Aháb és 

Manassé. A négy közember a következő: Bálám, Dóég, Ahitófel és Géházi.538 A „lista” 

egyértelművé teszi, hogy Ahitófelnek nem azért nincs része az eljövendő világban, mert 

öngyilkos lett.539 Más rabbik szerint viszont igenis része van az üdvösségben. Egy talmudi 

anekdota szerint az Isten előtt szolgáló angyalok megkérdezik a Mindenség Urától: ha Dávid 

zokon veszi, hogy ellenségei, Dóég és Ahitófel részt kapnak az eljövendő világban, mit teszel, 

elfogadod-e panaszát? Isten így válaszol: Dávid és ellenségei kiengesztelődnek egymással, és 

ennek Dávid is örülni fog. Ahitófel tehát sem Dávid ellenségeként, sem öngyilkosként nincs 

                                                             
534 Vö. DROGE– TABOR, A Noble Death, 106. 
535A szövegek beazonosításában Droge és Kaplan hivatkozott művei mellett a következő szerzők voltak még 
segítségemre: Daniel BOYARIN, Dying for God, Stanford, Stanford University Press, 1999; VAN HENTEN, Jan – 
AVEMARIE, Martyrdom and Noble Death. Selected Texts from Greco-Roman, Jewish and Christian Antiquity, 
London–New York, Routledge, 2002. 
536  Sotah 10a:3. Héber és angol szöveg: https://www.sefaria.org/Sotah.10a.3?lang=bi (utolsó letöltés: 2025.02.13). 
537  Willem F. SMELIK,  The Targum of Judges, Leiden–New York–Köln, Brill, 1995, 592. 
538 m. Sanhedrin 10.2. Héber és angol szöveg: https://www.sefaria.org/Mishnah_Sanhedrin.10?lang=bi (utolsó 
letöltés: 2025.02.13). 
539 DROGE – TABOR, A Noble Death, 99. 

https://www.sefaria.org/Sotah.10a.3?lang=bi
https://www.sefaria.org/Mishnah_Sanhedrin.10?lang=bi


181 
 

kizárva az eljövendő életből.540 Ennél is meglepőbb, ahogyan a rabbinikus irodalom a Saul 

öngyilkosságára reflektál. A Bereshit Rabbah szerint az 1Móz 9,5 (Isten minden állattól és 

minden embertől számon kéri az ember életét) arra az esetre is vonatkozik, ha az ember 

felakasztja magát, tehát nem ont vért. Csakhogy a szöveg „de”vel kezdődik (  ך א֙ ַ ), mely azt jelzi, 

hogy vannak körülmények, melyekben megengedett, hogy valaki kioltsa a saját életét. Az akh 

tehát azt jelenti: kivéve. Saul kivételnek számít, aki ugyan önkezével vetett véget az életének, ám 

ezt azért tette, hogy elkerülje a kínzást és a gyalázatot. Kivételnek számít Sadrak, Mésak és 

Abédnégó esete is, akik beleegyeztek a halálukba, azaz az élet helyett inkább a halált 

választották, hogy elkerüljék a bálványimádást.541 Nincs tehát különbség aközött, hogy valaki 

önkezével vet véget az életének és aközött, hogy vállalja a halálbüntetést, amennyiben az ok 

nemes. Mindkettő nemes halálnak számít. Johanán rabbi az 1Sám 28, 19-et, ahol Sámuel 

megjövendöli Saul halálát és azt mondja, hogy másnap fiaival együtt vele, Sámuellel lesz, úgy 

értelmezi, hogy a „vele” azt jelenti: Saulnak része van a mennyek országába. A rabbi szerint 

Sámuel azt is mondta Saulnak, hogy amennyiben hallgat a tanácsára és kard által esik el, a halála 

engesztelés lesz a számára, és azon a helyen lehet, ahol maga a próféta is van.542 Saul 

öngyilkossága tehát nem önző öngyilkosság, mi több: önkezű halálával biztosítja a maga 

számára az eljövendő világot, azaz az üdvösséget.543 Bármennyire is egzotikusnak tűnik, a 

gondolat, hogy az önkezű halál által elnyerhető az eljövendő világ, ez a rabbinikus irodalom 

egyik visszatérő (és semmiképpen nem elhanyagolható) motívuma.  

6.4.2. Az öngyilkosság által örök életet lehet nyerni (nemcsak zsidóknak) 

 
A Talmudban három anekdotikus történetben is megtalálható – mintegy a történetek 

csattanójaként – az a gondolat, hogy öngyilkosság által (mely ez esetekben voltaképpen nem 

számít öngyilkosságnak) elnyerhető az örök élet. Az egyik elbeszélés szerint Jehuda HaNasi (2. 

század) rabbi temetésének napján egy isteni hang szólalt meg, és azt mondta: aki jelen volt 

Jehuda HaNasi rabbi temetésén, annak élete lesz az eljövendő világban. Egy bizonyos mosónő, 

aki minden nap kiment rabbi Jehuda HaNasi elé, a temetésén nem volt jelen. Amikor 
                                                             
540Sanhedrin 105a:1. Héber és angol szöveg:https://www.sefaria.org/Sanhedrin.105a.1?lang=bi&with=all&lang2=en 
(utolsó letöltés: 2025.02.13). 
541 Bereshit Rabbah 34:13. Héber és angol szöveg: https://www.sefaria.org/Bereshit_Rabbah.34.13?lang=bi (utolsó 
letöltés: 2025.02.13). 
542 Pirkei De-Rabbi Eliezer 33. Héber és angol 
szöveg:https://www.sefaria.org/Pirkei_DeRabbi_Eliezer.33.12?lang=bi utolsó letöltés: 2025.02.13). 
543 Vö. Sidney GOLDSTEIN, Suicide in Rabbinic Literature, Ktav Publishing House, 1989, 8–9. 

https://www.sefaria.org/Sanhedrin.105a.1?lang=bi&with=all&lang2=en
https://www.sefaria.org/Bereshit_Rabbah.34.13?lang=bi
https://www.sefaria.org/Pirkei_DeRabbi_Eliezer.33.12?lang=bi


182 
 

meghallotta, hogy a rabbi meghalt, annyira eltelt szomorúsággal, hogy felment a tetőre, leugrott 

és meghalt. Ekkor megszólalt az isteni hang és azt mondta: a mosónőnek is része lesz az 

eljövendő világban.544 Hasonló történet maradt fenn (II.) Gamáliel rabbiról (2. század) is. 

Gamálielt a római hatóság el akarta fogni és ki akarta végeztetni, ezért a rabbi elrejtőzött. Egy 

római tiszt felkereste a búvóhelyén, és azt kérdezte tőle: ha megmenti a haláltól, beviszi-e őt az 

eljövendő világba? Miután a rabbi esküvel ígérte neki, hogy beviszi a mennyek országába, a tiszt 

felment a tetőre, leugrott és meghalt. A szöveg szerint a rómaiaknak volt egy ősi szokásuk, 

melynek értelmében, ha valaki, aki egy bizonyos határozat meghozatalában részt vett, időközben 

meghalt, törölték a határozatot. Mivel a római tiszt részt vett a rabbi elfogatásáról és kivégzéséről 

szóló határozat megfogalmazásában, (önkéntes) halála (öngyilkossága) által megmentette a rabbi 

életét. Halála tehát áldozat volt, és meg is szólalt az isteni hang: a tisztnek része lesz az 

eljövendő világban.545 A harmadik vonatkozó elbeszélés szerint Hanina ben Teradion rabbit (2. 

század) a Tórához való hűsége miatt, máglyahalálra ítélték. Nedves gyapjúval tekerték körül a 

testét, hogy késleltessék a halálát. A rabbi csukva tartotta a száját, hogy a füstöt belélegezve ne 

siettesse a halálát, hiába kérték a tanítványai, hogy tegye az ellenkezőjét. A római hóhért 

csodálattal töltötte el Hanina személyisége, ezért arra kérte a rabbit, engedje meg, hogy 

eltávolíthassa a gyapjút, hogy így gyorsabban kiszenvedhessen. Miután Hanina beleegyezett, a 

hóhér a tűzbe ugrott. A megszólaló isteni hang szerint mindketten helyet kaptak az eljövendő 

világban.546 A rabbi voltaképpen nem lett öngyilkos, csupán beleegyezett a gyorsabb halálba, a 

római hóhér viszont az lett, ennek ellenére, sőt éppen emiatt része lehet az üdvösségben. Az 

isteni hang hallatán, Jehuda HaNasi rabbi, aki jelen volt a kivégzésnél, sírásra fakadt és ezt 

mondta: van, aki egyetlen pillanatban/pillanatért nyeri meg az eljövendő életet, mint a hóhér, és 

van, aki hosszú évek fáradságával, mint Hanina ben Teradion ( vö. Lk 23, 40–43).547  

 

 

                                                             
544 Ketubot 103b:2. Héber és angol szöveg: https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.18a.13?lang=bi (utolsó letöltés: 
2025. 01.04). 
545 Taanit 29a:15. Héber és angol szöveg: https://www.sefaria.org/Taanit.29a.15?lang=bi (utolsó letöltés: 2025. 
01.04). 
546 Avodah Zarah 17b et seq. Héber és angol szöveg: https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.17b.14?lang=bi (utolsó 
letöltés: 2025. 01.04). 
547 Avodah Zarah 18a. Héber és angol szöveg: https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.18a.13?lang=bi (utolsó 
letöltés: 2025. 01.04) 

https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.18a.13?lang=bi
https://www.sefaria.org/Taanit.29a.15?lang=bi
https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.17b.14?lang=bi
https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.18a.13?lang=bi


183 
 

6.4.3.  Az öngyilkosság mint vezeklés a bűnért 

 
Az alábbi két történetből az derül ki, hogy amennyiben az öngyilkosság önbüntetés, ugyancsak 

nem elítélendő. Az ilyen esetekben az önkezű halál vezeklésnek számít, és ezáltal mintegy 

„belépőnek” az örök életre. Az aszketikus Hijja bar Asi rabbi (2–3. század) nem élt szexuális 

életet feleségével. Ezért felesége prostituáltnak öltözött és elcsábította. A rabbi hazaérve 

bevallotta paráznaságát a feleségének, és szégyenében, valamint lelkifurdalástól gyötörve be 

akart ugrani az égő kemencébe. A felesége ezt megakadályozta, és elmondta a férjének, hogy 

valójában ő volt az, akit a férje parázna nőnek gondolt, és így a rabbi voltaképpen nem követett 

el házasságtörést. Hijja ezt másképp látta, és úgy határozott, hogy haláláig böjtölni fog, azaz 

éhhalállal vetett véget az életének.548 Egy másik, némileg morbid történet szerint Jakum, Jósei 

ben Jóezer rabbi (Kr. e. 2. század) unokaöccse lovagolni ment szombatnapon. Jakum, 

megpillantva keresztet hordozó nagybátyját, akit a szombat betartása miatt kereszthalálra ítéltek, 

elkezdett gúnyolódni. Beszólt a keresztet a lába között vonszoló (és így azt mintegy 

meglovagoló) nagybácsinak: nézd meg a lovat, amin az én mesterem lovagoltat engem, és aztán 

nézd meg azt a lovat (i.e. keresztet), amin a te gazdád lovagoltat téged. A nagybátyja ezt 

válaszolta: ha azok, akik Istent szolgálják, ennyit szenvednek, mennyivel inkább szenvedni fognak 

azok, akik magukra haragítják őt.  A nagybátyja szavai úgy hatottak Jakumra, mint a kígyó 

mérge. Elment, és magára szabta mind a négy büntetést, amit a bíróság egy elítéltre szabhatott: a 

megkövezést, az elégetést, a lefejezést és a megfojtást. Fogott egy cölöpöt, leverte a földbe, 

kötelet kötött rá, máglyát gyűjtött az oszlop elé, majd a farakást egy kőkerítéssel vette körül. A 

máglya közepébe egy kardot szúrt, majd meggyújtotta a máglyát. Ezt követően az oszlopon a 

kötéllel megfojtotta magát. A tűz elérte az oszlopot, a kötél elégett, ő beleesett a tűzbe, a kard 

átszúrta, a kőkerítés pedig ráomolt. Jósei ben Jóezernek látomása támadt. Látta, hogy Jakum 

ágya az égben lebeg. Ekkor ezt mondta: ez (i.e. Jakum) egy kis idővel megelőzött engem az 

Édenkertben.549 A Tórával nem sokat törődő (szombaton lovagol), cinikus és világfi Jakumot 

szíven találják a nagybátyja szavai, és éppen az önbüntető, vezeklő öngyilkosságával biztosítja a 

maga számára az örök életet. Amit tesz, az örök élet érdekében teszi. 

 

                                                             
548 Kiddushin 81b. Héber és angol szöveg: https://www.sefaria.org/Kiddushin.81b.4?lang=bi (utolsó letöltés: 2025. 
01.04). 
549 Genesis Rabbah 65:22. Héber és angol szöveg: https://www.sefaria.org/Bereshit_Rabbah.65?lang=bi (utolsó 
letöltés: 2025. 01.04). 

https://www.sefaria.org/Kiddushin.81b.4?lang=bi
https://www.sefaria.org/Bereshit_Rabbah.65?lang=bi


184 
 

6.4.4. Öngyilkosság a Tóra iránti hűségből, illetve az integritás megőrzése érdekében 

 

Több talmudi történet is foglalkozik azzal a kérdéssel, hogy az öngyilkosság mely esetekben 

számít mintegy vallásos kötelességnek vagy mártíriumnak. Az egyik történet szerint négyszáz fiú 

és lány avégett, hogy elkerüljék a kényszerprostitúciót, mely Rómában várt volna rájuk, a 

tengerbe ugrott. Előbb a lányok ugranak a tengerbe, mire a fiúk is ugyanazt teszik, rájuk ugyanis 

nagyobb gyalázat várna. Érvük: a lányokat, akiket prostitúcióra kényszerítenek, mégiscsak a 

természet szerinti (azaz férfiakkal való) szexuális együttlétre kényszerítenék, a fiúk viszont 

természetellenes (férfiakkal) való szexuális kapcsolatoknak néznének elébe. A szöveg szerint 

ezekre a fiatalokra, és a hozzájuk hasonlókra a Zsolt 44, 23 vonatkozik: miattad gyilkolnak 

minket naponta, vágójuhoknak tekintenek.550  Végül egy olyan történettel ismerkedünk meg, 

mely a 2Makk 7 duplumának tekinthető. Egy asszony hét fiát a császár elé idézik. 

Megparancsolják nekik, hogy imádják a bálványképet (voltaképpen a császárt magát). A fiúk, a 

2Móz 20,2-re hivatkozva (Én, az Úr vagyok, a te Istened), sorban megtagadják a parancsot, ezért 

kivégzik őket. A császár a legfiatalabbnak szeretné megkímélni az életét, ezért azt mondja neki, 

hogy a földre dobja a pecsétjét, a fiú meg hajoljon le érte, és vegye fel. Így arcvesztés nélkül 

hajolhatna meg a császár előtt, és a Tórát sem szegné meg. A fiú visszautasítja az ajánlatot, azzal 

érvelve, hogy ha a császár fenségén/hírnevén nem eshet csorba, mennyivel inkább komolyan kell 

venni az Isten imádásának kizárólagos parancsát. Amikor a legfiatalabb fiút a vesztőhely felé 

kísérték, az anyja hozzá lépve, megcsókolja és ezt mondja: fiam, mondd meg Ábrahám atyának, 

hogy ő egy fiút kísért az oltárhoz,  én viszont hetet. Ezután az asszony felment a háza tetejére, 

leugrott és meghalt. Megszólalt az isteni hang, és ezt mondta: boldog édesanya (vö. Zsolt 113,9), 

mivel Isten hűséges szolgálatára nevelte a fiait. A szövegek nem tesznek szigorúan különbséget 

az önkezű halál és a kivégzés között. Egyik is, másik is a Tóra iránti hűségből, illetve az 

integritás megőrzése érdekében történik.551 

 

                                                             
550 Gittin, 57b:13. Héber és angol szöveg: https://www.sefaria.org/Gittin.57b.13?lang=bi&with=all&lang2=en 
(utolsó letöltés: 2025. 01.04). 
551 Gittin, 57b:15–21. Héber és angol szöveg: https://www.sefaria.org/Gittin.57b.21?lang=bi&with=all&lang2=en 
(utolsó letöltés: 2025. 01.04). 
 

 

https://www.sefaria.org/Gittin.57b.13?lang=bi&with=all&lang2=en
https://www.sefaria.org/Gittin.57b.21?lang=bi&with=all&lang2=en


185 
 

Összegzés 

 
A rabbinikus hagyomány az öngyilkosság kérdésével – egyébként nem túl gyakran – egyrészt 

szisztematikusan, törvényi (és kazuisztikus) rendelkezésekben, másrészt pedig anekdotikus 

történetekben foglalkozik.  

A törvényi rendelkezésekből nyilvánvaló, hogy a rabbinikus hagyomány elítéli az 

öngyilkosságot. Az öngyilkosság tilalma egyrészt az ember teremtettségéből következik. Az 

ember akarata ellenére születik, és akarata ellenére hal meg. Másrészt a rabbik felfogásában az 

öngyilkosság ellen szól az élet kioltásának általános tilalma, mely nem csak az emberre, hanem 

az egész teremtett világra vonatkozik (1Móz 9,5). Megfigyelhető azonban, hogy a rabbik igen 

óvatosan fogalmaztak abban a tekintetben, hogy mi is számít valójában elítélendő 

öngyilkosságnak, illetve mikor forog fenn egyáltalán az öngyilkosság esete. Az öngyilkosság per 

definitionem feltételezte a teljes beszámíthatóságot. Az őrület vagy részegeség például kizárta 

azt, hogy az önkezű halált öngyilkosságként kezeljék.  

A rabbinikus hagyomány egybehangzó abban a tekintetben, hogy az öngyilkost 

valamilyen módon post mortem büntetni kell, abban viszont már eltérnek a vélemények, hogy ez 

a büntetés milyen mértékű legyen/lehet. Az öngyilkosság kérdésével foglalkozó jogi 

vonatkozású rabbinikus szövegekben, két alapelv körvonalazódik: 1) az öngyilkos nem kaphat 

teljes gyászszertartást, ugyanakkor 2) mindent az élők, azaz a hátramaradottak tisztelete és 

megbecsülése érdekében kell tenni. Ez azt jelenti, hogy az öngyilkos családját vigasztalni kell. 

Ha pedig a család megaláztatást és megszégyenítést élne át, megengedett a halott tisztességes 

elsiratása. 

Az anekdotikus történetek nem arra koncentrálnak, hogy mikor lehetséges, megengedett, 

hogy valaki elvegye a saját életét, hanem arra, hogy mikor kell. Amikor a zsidó embert 

házasságtörésre, gyilkosságra, bálványimádásra, a Tóra iránti hűtlenségre kényszerítik, 

elvárható tőle, hogy az élet helyett a halált válassza. Ilyen esetekben a szövegek nem tesznek 

szigorúan különbséget az önkezű halál és a kivégzés között. Az anekdotikus történetek az 

eljövendő életre koncentrálnak, ami olyan nagy érték, hogy annak érdekében dicséretes, ha az 

ember önként távozik a földi életről. A rabbinikus irodalom méltányolja azt az öngyilkosságot is, 

mely voltaképpen önbüntetés. Ez azt jelenti, hogy az ember valamilyen vétke miatt, megintcsak 

az örök élet reményében, önként véget vet az életének.  

 



186 
 

7. Öngyilkosság az Újszövetségben és a kereszténység első 

évszázadaiban 
 

Az Újszövetség az öngyilkossággal direkt módon sehol nem foglalkozik. Ez azt jelenti, hogy az 

Újszövetség nem tematizálja az öngyilkosság kérdését, ahhoz hasonlóan, ahogyan például 

problémaként felveti a homoszexualitást (Róm 1, 26–27) vagy a paráznaságot (1Kor 5,1.9). 

Olvasunk viszont öngyilkossági beszámoló(ka)t. Ha azt kérdeznénk, hogy hány öngyilkosságról 

számol be az Újszövetség, a kérdésre éppúgy helyes lenne az a válasz, hogy egyről (Júdás), 

másfélről (Júdás és a filippi-i börtönőr meghiúsult öngyilkossága), vagy az, hogy egyről sem. Ez 

utóbbi azért lehetne helyes válasz, mert a filippi-i börtönőr végül nem követ el öngyilkosságot, 

Júdás későbbi sorsát illetően pedig a mátéi és lukácsi beszámolók – történetileg tekintve a 

kérdést – „kioltják egymást”. Lukácsnál az áruló egy csúf és szörnyű baleset áldozatává válik, a 

birtokán fejjel lezuhan, és egész belső része kifordul (ApCsel 1, 15–20), míg Máténál felakasztja 

magát (Mt 27, 3–5). Ám minket nem Júdás öngyilkosságának a tényszerűsége foglalkoztat 

(megtörtént vagy sem?), hanem a reprezentációja. Arra a kérdésre keressük a választ, hogy mi 

lehetett Máté szándéka Júdás öngyilkosságának az elbeszélésével. Továbbá ebben a fejezetben 

nem csupán az öngyilkossági esettel/esetekkel foglalkozunk, hanem a taedium vitae (halálvágy, 

az élet megvetése), illetve a mártírium kérdéskörével is.  

 

7.1. Júdás öngyilkossága 

 

Máté és Lukács beszámolójában Júdás sorsát illetően több közös motívum is van (pénz, mező, 

főpapok szerepe), ám a két történet mégis más. Júdás esete az első olyan eset az ApCsel-ben, 

mely egy isteni igazságszolgáltatást beszél el valamilyen blaszfémia vagy gonoszság miatt (vö. 

Anániás és Szafira, I. Heródes Agrippa halála).552 Máténál (legalábbis elsőre) nem annyira 

egyértelmű, hogy Júdás sorsában isteni bosszú érvényesül. Ugyancsak különbség van abban, 

ahogyan a két evangélista megrajzolja Júdás karakterét. Máténál Júdás egy ellentmondásos 

személyiség, Lukácsnál egy tipikus áruló. Lukács úgy mutatja be Júdást mint akinek a lénye 

fokozatosan elsötétül: belemegy a Sátán, pénzért elárulja mesterét, birtokot vásárol gonoszsága 
                                                             
552 Vö. Susan GUBAR, Judas: a Biography, New York, W.W. Norton, 2009, 80. 



187 

béréből (ἐκ μισθοῦ τῆς ἀδικίας, ApCsel 1:18), berendezkedik egy kényelmes életre, ám további 

sorsa a vérbeli árulók sorsa: utoléri az isteni bosszú. Nehéz, bár nem lehetetlen a Júdás haláláról 

szóló két beszámolót szinkronba hozni. Gondolhatnánk pl. arra, hogy elszakadt a kötél, és Júdás 

fejjel zuhant a földre.  

A középkori miniatúrák és domborművek 

egyébként igen gyakran hangolják össze Júdás 

öngyilkosságát és balesetét. Júdást felakasztva 

és kiömlött belekkel ábrázolják.553A két 

történet közötti ellentmondás azonban ennek 

ellenére is fennmarad. Máténál Júdás 

visszaviszi a pénzt, és a papok vásárolnak 

belőle birtokot temetőhelynek, míg Lukácsnál 

Júdás vásárol földterületet a maga számára. 

Talán éppen amiatt emeli be Lukács ezt a 

Júdás-tradíciót kettős művébe, mert így 

(szerinte) jobban érvényesül az isteni bosszú, 

mint az öngyilkosságban, amiben jelen lehet a 

(mátéi) megbánás. Lukács mindenféle részvétet 

és rokonszenvet megtagad Júdástól. Azon a 

birtokon hal meg, melyet árulása béréből 

vásárol. Júdás tökéletes ellentéte annak az 

ideális tanítványnak, aki eladja vagyonát és a 

közösség javára fordítja (ApCsel 2:45, ApCsel 

4:34–37). Megbukik mint tanítvány, kifordul önmagából, és úgy hal meg, hogy előrebukik 

(πρηνὴς γενόμενος), és belsőségei kifordulnak.554 Ebben is érvényesül a ius talionis. Hasonlóan 

„bünteti” Júdást egy Papias által ismert hagyomány is. Eszerint Júdás teste olyannyira 

                                                             
553 Georges MINOIS, Istoria sinuciderii. Societatea occidentală in fața morții voluntare (Az öngyilkosság története. 
A nyugati társadalom az önkéntes halállal szemközt), Bukarest, Humanitas, 2002, 32. A kép forrása: Elena MONZÓN 
PERTEJO – Victoria BERNAD LÓPEZ, The Demons of Judas and Mary Magdalene in Medieval Art, in: Religions 
(2022), 13, 1048. https://doi.org/10.3390/rel13111048. Pertejo tanulmányában további ábrázolásokat is találunk.
554 Vö. R.I. PERVO & H.W. ATTRIDGE, Acts : A commentary on the Book of Acts, Minneapolis:, Fortress Press, 2009, 
53. 

Júdás halála. Freiburgi monostor, 
13. század

https://doi.org/10.3390/rel13111048


188 
 

megduzzadt, hogy nem tudott átmenni ott, ahol egy szekér könnyen át tudott volna menni, így a 

szekér úgy összezúzta, hogy a belei kiömlöttek.555 

A négy evangélium közül csupán Máté evangéliuma beszéli el az áruló Júdás 

öngyilkosságát. A történet igen talányos. Ha kimondottan pénzért árulta el Jézust, miért vitte 

vissza az összeget? Az árulók általában nem szokták visszaadni árulásuk bérét. Jobban illik az 

áruló „profiljába” az, amit az ApCsel 1, 18-ban olvasunk, hogy tudniillik Júdás birtokot vásárolt 

az árulás béréből. Az olvasó egyébként egyik evangéliumban sem lepődik meg különösebben 

Júdás árulásán. Ugyanis a szinoptikusok már a tanítványi listában (Mt 10, 4 és párhuzamos 

helyek) árulóként aposztrofálják, János pedig a „kemény beszédet” (Jn 6, 70–71) követően jelzi, 

hogy Júdás Jézus árulója. Máté voltaképpen követi Márkot a Júdás-beszámolókban, ám nála 

Júdás komplexebb alak. Egyrészt sokkal egyértelműbben kiderül tettének indítéka, mivel az 

evangélista jelzi, hogy pénzért vetemedett árulásra (Mt 26,15), másrészt bepillantást nyerünk 

valamelyest a lelki világába is: Júdás megbánja tettét, meg akar szabadulni árulásának a bérétől, 

végül pedig kétségbeesésében felakasztja magát. Júdás Máténál párbeszédekbe is bonyolódik (a 

főpapokkal az alku során, Jézussal az utolsó vacsorán, Jézussal a letartóztatáskor, és ismét a 

főpapokkal, amikor visszaviszi a harminc ezüstpénzt), emiatt aztán alakja sokkal elevenebbnek, 

életszerűbbnek tűnik, mint a márki beszámolókban. 

 Az első párbeszédből (Mt 26, 14–15) kiderül Júdás árulásának indítéka. Míg Márk 

csupán homályosan céloz (ha egyáltalán céloz) az anyagi motivációra, Máté szerint Júdás 

pénzért lett árulóvá. A motiváció azonban némileg ambivalens. A párbeszédben ugyan szabályos 

üzleti megállapodásról értesülünk: megbeszélik az összeget, megegyeznek, és meg is történik a 

kifizetés, ám az összeg egyrészt nevetséges (legalábbis ahhoz az összeghez képest, amit az 

asszony költ Jézusra a betániai megkenetés során), másrészt pedig szimbolikus. Itt ugyan Máté 

nem jelzi kifejezetten, hogy az összeg felajánlásával próféciák teljesednek be, az olvasónak 

azonban a harminc ezüstpénzről – a szerzői szándék szerint – a Zak 11, 12-re kell asszociálnia. 

Később Júdás vissza is viszi a pénzt, ami kérdésessé teszi, hogy tettének indítéka kizárólag az 

anyagiasság vagy a pénzsóvárság lett volna.556 

 A második párbeszédben (Mt 26, 25) fény derül Júdás alakoskodó, hitvány és cinikus 

jellemére. Márknál az árulás bejelentésére a tanítványok egymás szavába vágva, megszomorodva 

                                                             
555  Idézi Clement GRENE, Cowardice, Betrayal and Discipleship: Peter and Judas in the Gospels, School of 
Divinity, University of Edinburgh, 2016 (doctoral thesis), 50. 
556 Vö. Clement GRENE, Cowardice, Betrayal and Discipleship, 196–197. 



189 
 

kérdezgetik: csak nem én? Máténál Júdás, aki már megegyezett a főpapokkal Jézus elárulásában, 

külön is megkérdezi, hogy vajon róla beszél-e Jézus. Márknál lapul, hallgat vagy hangja elvegyül 

a „tanítványi kórusban”, Máténál viszont mintha szemtelenül provokálná Jézust: csakugyan 

tudja, hogy ki árulja (árulta) el őt? Júdás nem csupán anyagias, hanem cinikus és arcátlan is. 

Jézus egyébként Júdás kérdésére kétértelműen, némileg enigmatikusan válaszol (akárcsak 

később Pilátus kérdésére, Mt 27, 11): te mondod. A jelenlevők számára nem derül ki, hogy Júdás 

lenne az áruló. 

A harmadik párbeszéd (Mt 26, 49–50) ugyancsak Júdás cinikus jelleméről árulkodik: 

mesternek nevezi Jézust, holott nem tartja annak, miként magát sem tarthatja immár 

tanítványnak. Jézus válasza érthető kérdésként (barátom, ezért jöttél?) vagy kijelentő mondatként 

(barátom, hát ezért jöttél!). Mindkét esetben Jézus válaszában benne lehet Jézus elborzadása 

vagy sajnálkozása Júdás tette fölött. 

A negyedik és utolsó párbeszédre Péter tagadása után kerül sor (Mt 27, 3–4) Júdás és a 

főpapok között. Júdás értesülve arról, hogy Jézust halálra elítélték, úgy érzi, hogy ártatlan vért 

árult el, és megbánja tettét. A μεταμεληθείς erős érzelmi fordulatot sejtet. A Salamon 

zsoltáraiban egyenesen a megtérés (μετάνοια) szinonimája: a te jóságod a bűnt elkövetőkön lesz, 

amikor megtérnek (ἡ χρηστότης σου ἐπὶ ἁμαρτάνοντας ἐν μεταμελείᾳ  (Ps. Sol. 9, 7). Az 

Újszövetségben pedig, ritka előfordulási helyein, azt jelenti, hogy valaki teljesen átgondolja, 

mintegy felülírja korábbi tettét vagy magatartását (Mt 21, 29, 2Kor 7, 8). Máté azzal indokolja 

Júdás megbánását, hogy látta: Jézust halálra ítélték. Ezt a megbánást az evangélista 

többféleképpen is kifejezésre juttatja: 1) Júdás visszaviszi a pénzt a főpapoknak (27,3c), 2) 

beismeri, hogy vétkezett (ἁμαρτάνω, 27, 4a), 3) és, hogy ártatlan embert (vért) árult el (27,4a), 

valamint 4) behajítja az ezüstöt a templomba (27, 5a). Pszichológiailag azonban nincs indokolva 

a tett. Egy megrögzött áruló, aki pénzért árulja el mesterét, nem bánja meg a tettét. Mégis mire 

számított? Mi lesz árulásának a következménye? Továbbá egy született áruló nem viszi vissza 

árulásának bérét (Lukácsnál nem is teszi). Egyszóval, annak ellenére, hogy Júdás árulása nem 

lepheti meg az olvasót (hiszen már az evangéliumok elején árulóként van bemutatva), maga 

Júdás (mint karakter, személyiség) már nagyon is képes meglepni bennünket. Pénzt kér az 

árulásért, de a pénzt később visszaviszi. Cinikus, arcátlan, de később megbánja, hogy kiadta 

Jézust a hatóságoknak. Végül kétségbeesésében (amire aligha számít az olvasó) öngyilkos lesz: 

felakasztja magát. Máté ábrázolásában Júdás nem teljesen negatív figura, és messze nem olyan 



190 
 

színtelen a karaktere, mint Márknál.557 Olvasókként nem csupán megvetést érzünk iránta, hanem 

szánalmat, szinte egyfajta rokonszenvet is.558 Anyagias, cinikus, ám végül képes szembenézni 

gyalázatos tettével, és megbánja azt. Júdás Máténál – úgy tűnik – képes pozitív értelemben 

változni. Öngyilkosságával pedig csaknem tragikus hőssé válik a szemünkben. Ám itt a lényeges 

kérdés az, hogy Máté maga miként látja a saját karakterét? Csakugyan az lenne-e a szándéka, 

hogy rokonszenvet, sajnálatot ébresszen iránta az olvasóban? Csakugyan úgy látja-e, hogy Júdás, 

legalábbis valamelyest, pozitív irányba fejlődött? Úgy látja-e, hogy Júdás nem egy megrögzött, 

született áruló? Mit jelenthet Máté szándéka szerint Júdás öngyilkossága? Egy újabb nagy bűn az 

árulást követően, mellyel még tetézi is a korábbit?559 Vagy Júdás bűnhődni akar, és mert nincs 

aki megbüntesse, ő méri magára a megérdemelt büntetést?560 Minthogy Máté nem sokat tesz 

hozzá a márki Júdás-portréhoz, leszámítva azt, hogy megbánva tettét öngyilkos lesz,561 talán nem 

túlzás azt állítani, hogy a mátéi Júdás-ábrázolásban kulcsszerepe van az áruló öngyilkosságának. 

Ám arra a kérdésre, hogy mi lehetett Máté célja Júdás öngyilkosságával, csak azután fogunk 

tudni megnyugtatóbban válaszolni, miután árulását és annak tragikus következményét 

összevetjük a vonatkozó görög-római szövegekben fellelhető rokon-motívumokkal. Ezekkel a 

motívumokkal jórészt már találkoztunk, ám itt most újabbakra is felhívjuk a figyelmet.  

Máté Márkkal ellentétben kifejezetten állítja, hogy Júdás pénzért árulta el Jézust. 

Anyagiasságát ugyan némileg árnyalja az, hogy később visszaviszi árulásának a bérét, ám aligha 

kérdéses, hogy Máté pénzsóvár emberként szándékozik beállítani Júdást. Az antik irodalomban 

Titus Liviusnál találunk egy olyan történetet, mely a pénzért történő árulásról, és annak 

következményeiről szól. Tatius szabin király arannyal vesztegette meg Spurius Tarpeius, római 

parancsnok lányát, hogy engedje be katonáit a fellegvárba. A történet szerint a lány árulása 

jutalmául azt kérte az ellenségtől, hogy adják neki azt, ami bal kezükön van, ugyanis a szabinok 

súlyos aranypereceket és szép ékköves gyűrűket viseltek a bal kezükön. A szabinok pedig 

                                                             
557 Contra Catherine HEZSER, Followers, Servants, and Traitors: The Representation of Disciples in the Synoptic 
Gospels and in Ancient Judaism, in: Stanley E. Porter–Andrew W. Pitts (eds.), Christian Origins and the 
Establishment of the Early Jesus Movement, Leiden–Boston, Brill, 2018, 71–86, 80. 
558 Vö. Aaron Maurice SAARI, The Many Deaths of Judas Iscariot: a meditation on suicide, New York, Routledge, 
2006, 91–98; William KLASSEN, Judas: Friend or Betrayer of Jesus?, London, SCM, 1996, 96–107. 
559 Vö. Augustinus véleményével: cum se laqueo suspendit, sceleratae illius traditionis auxisse potius quam expiasse 
commissum. Lásd August. De civ. D. 1.17. Latin szöveg: https://www.thelatinlibrary.com/augustine/civ1.shtml 
(utolsó letöltés: 2025.05.20). Magyar szöveg: Magyar szöveg: SZENT ÁGOSTON, Isten Városáról (ford. Földváry 
Antal), 1. kötet, Budapest, Kairosz, 2005, 92. 
560 Vö. Arthur J. DROGE–James D. TABOR, A Noble Death, 113. 
561 Vö. Donald  HAGNER, Matthew 14-28, Dallas, Word, 2002, 811. 

https://www.thelatinlibrary.com/augustine/civ1.shtml


191 
 

csakugyan azzal fizettek, ami a baljukon volt, azaz a pajzsaik alá temették az áruló lányt, aki így 

lelte a halálát.562 A történetben számunkra különösen is fontos és érdekes, hogy az áruló a 

legszorosabb rokoni kapcsolatban áll a Róma védelméért felelős hadvezérrel. Nem csupán népét 

árulja el, hanem a saját apját is. Lényeges továbbá az is, hogy az ellenség, noha elfogadja 

szolgálatait, a legnagyobb megvetéssel viseltetik az áruló iránt. Júdás sem pusztán egy ügyet árul 

el, hanem olyasvalakit, akihez bensőséges viszony fűzi. A főpapok elfogadják ugyan felajánlott 

szolgálatait, ám a legnagyobb közönnyel és megvetéssel viseltetnek személye iránt (mi közünk 

hozzá? A te dolgod!, Mt 27, 4). 

A mátéi Júdás-beszámolók legszembetűnőbb eleme kétségkívül Júdás öngyilkossága. 

Luz szerint az evangélistát nem Júdás csúfos vége, azaz az öngyilkossága érdekli – miként 

esetleg az olvasót – hanem a pénz sorsa, és a pénzen vásárolt mező. Ez azonban erősen vitatható. 

Továbbá Luz úgy látja, hogy a kortárs olvasó az öngyilkosság későbbi keresztény megítélését 

olvassa bele óhatatlanul a szövegbe, amikor azt negatív fényben látja. Az akkori olvasó Júdás 

öngyilkosságában nem bűnösségének és romlottságának a következményét látta. Erre nézve Luz 

monumentális Máté-kommentárjában több szövegpéldát is hoz az öngyilkosság pozitív (vagy 

nem teljesen negatív) megítélésével kapcsolatban.563 Ám véleményünk szerint elsődlegesen nem 

az az érdekes és releváns kérdés, hogy a különféle ókori filozófiai iskolák, és a különféle szerzők 

miként viszonyultak az öngyilkossághoz, hanem egyrészt az öngyilkosság módja, másrészt és 

főként az árulás, illetve a gyilkosság vagy a pénzsóvárság és az öngyilkosság kapcsolata. 

Tény, hogy az átlag görög-római ember (és a görög-római szerzők többsége) alapvetően 

nem „kriminalizálta” az öngyilkosságot, ám az is tény, hogy pl. sírfelirataikon azért nemigen 

„dicsekedtek” vele. Főleg abban az esetben nem, ha az öngyilkosság egy bizonyos módon 

történt. Az (ön)akasztás kifejezetten elborzasztotta őket. Ez hatványozottan érvényes a római 

társadalomra. Az 5.1. fejezetben megismerkedtünk egy Kr. e. 1. századból származó sarsinai 

felirattal (nem sírfelirattal), melyből megtudjuk, hogy egy bizonyos Horatius Balbus temetőhöz 

szükséges földterületet adományozott polgártársainak, és ugyanakkor közölte velük feltételeit is.  

A temetőből kizárták a gladiátorokat, a hírhedt foglalkozást űzőket, és azokat, akik önakasztással 

végeztek magukkal. Ez azt jelenti, hogy nem általában az öngyilkosoktól tagadták meg a 

temetkezési helyet, hanem csak azoktól, akik akasztással haltak meg, akár önként, akár mások 

                                                             
562  Tit. Liv. Ab Urb. cond. 1.11. Lásd TITUS LIVIUS, A római nép története a Város alapításától (ford. Kiss 
Ferencné), I–IV (ford. Kiss Ferencné, Muraközy Gyula), Budapest, Európa, 1982. 
563 Ulrich LUZ– Helmut KOESTER, Matthew 21-28, 471. 



192 
 

keze által (azaz keresztre feszítve). A római társadalomban ugyanis az akasztott ember félelem 

tárgya volt. Rettegtek tőle. A római emberből az akasztás mindenféle formája viszolygást váltott 

ki. 

Több olyan ókori szöveget is ismerünk, melyekből kiderül, hogy a hitszegő, áruló 

és/vagy gyilkos egyfajta „isteni” büntetése az, hogy öngyilkos lesz. Korábban már 

megismerkedtünk Thuküdidész beszámolójával Themisztoklésznek, a híres athéni hadvezérnek a 

haláláról, akit Athénban árulónak tartottak, és a vagyonát is elkobozták. A szerző 

Themisztoklész haláláról két hagyományt is ismertet. Az egyik szerint betegség vetett véget az 

életének, a másik szerint azonban méreggel ölte meg magát, amikor belátta, hogy nem tud eleget 

tenni a Xerxésznek tett ígéretének, ti. hogy segít neki leigázni Görögországot.564 Az öngyilkos-

változatot feltehetően az a vágy szülhette, hogy az áruló megbűnhődjön. Egy áruló, akiről végül 

kiderül, hogy voltaképpen árulónak is alkalmatlan, nem halhat meg természetes halállal. A világ 

rendje áll helyre azzal, hogy az egykori hadvezér öngyilkos lesz. Az ok és választott mód 

különös szinkronban van: Themisztoklész frusztrált (mérges) amiért nem tudja teljesíteni a 

királynak tett ígéretét, ezért méreggel végez magával. Suetonius szerint Caesar egyik gyilkosa 

sem halt meg természetes halállal: ki balesetben pusztult el, ki pedig azzal a tőrrel végzett 

magával, mellyel Caesart meggyilkolta (pl. Cassius).565 Plutarkhosz pedig arról ír, hogy Caesar 

szelleme felkutatta a gyilkosait, és így vagy úgy végzett velük. Hasonló történt Brutusszal is. A 

merénylet után egy szellem jelenik meg neki, a saját rossz szelleme, és jelzi, hogy a Philippi 

melletti csata előtt újra találkozni fognak. A végzetes csatát követően Brutus, barátja 

segítségével, úgy lesz öngyilkos, hogy a kardjába dől.566 

Különösen is érdekes és releváns számunkra a pénzsóvárság és az akasztás általi 

öngyilkosság kapcsolata, melyre több példát is találunk a görög epigramma-irodalomban. A 

továbbiakban két olyan korábban már ismertetett epigrammát idézek újra, melyekben kizárólag 

férfiak, és kifejezetten nőies módon, azaz önakasztással végeztek magukkal. Mivel a görögség 

úgy látta, hogy az öngyilkosság elkövetésének módjában is megmutatkozik a nemi jelleg, a 

férfiak nem férfias öngyilkossága femininné tette őket, és így humorizálni lehetett a rovásukra. 

Azaz nemcsak az ok, de maga a mód is gúnyt és megvetést válthatott ki. A zsugoriságból vagy 
                                                             
564 Thuc. 1. 138. 4−5.  
565  Suet. Iul. 89. Lásd SUETONIUS, Caesarok élete, Budapest, Európa, 1994. 
566 Plut. Vit. Caes. 1.69. PLUTARKHOSZ, Párhuzamos életrajzok (ford. Máthé Elek), 1. kötet, Budapest, Magyar 
Helikon, 1978. Lásd még Eugen BORING (ed.), Hellenistic Commentary to the New Testament, Nashville, Abingdon 
Press, 1995, 154 



193 
 

anyagiasságból elkövetett akasztásos öngyilkosság egyik kedvelt toposza az epigrammáknak. Az 

egyik epigramma Statillius Flaccustól (Kr. e. 1. század), a másik Lukilliosztól (Kr. u. 1. század) 

származik. 

 
                            χρυσὸν ἀνὴρ εὑρὼν ἔλιπε βρόχον αὐτὰρ ὁ χρυσὸν 

ὃν λίπεν οὐχ εὑρὼν ἧψεν ὃν εὗρε βρόχον.567 
 
Egy ember, aki fel akarta kötni magát, aranyra lelvén, eldobta a kötelet. 
Az, aki elásta, nem lelvén az aranyat, megtalálta a kötelet, és felkötötte magát. 
 

                            Ποιήσας δαπάνην ἐν ὕπνοις ὁ φιλάργυρος Ἕρμων 
ἐκ περιωδυνίας αὑτὸν ἀπηγχόνισεν.568 
 
Álmában sokat költött a zsugori Hermón. 
Ettől úgy elkeseredett, hogy felkötötte magát. 

 
Vajon Máté ironizálni akart volna Júdás rovására? Egy biztos: az anyagiasság és az öngyilkosság 

(illetve annak a módja) közötti kapcsolat, úgy gondolom, eléggé nyilvánvaló Júdás 

öngyilkosságának epizódjában. Júdás valójában mohóságának és pénzsóvárságának köszönheti 

csúf sorsát. Továbbá Júdás ártatlan vért árul el, azaz része van Jézus kivégzésében, voltaképpen 

Jézus (egyik) gyilkosa, így pedig nem érhet más véget, mint az antik irodalom hírhedt árulói, 

hitszegői és merénylői: önkezével pusztítja el magát. Végül érdekes az is, hogy akárcsak 

Themisztoklész esetében, aki mérgében méreggel végez magával, azaz öngyilkosságának oka és 

módja mintegy szinkronban van, Júdás is Jézuséhoz hasonló halálnemet mér magára: fán függve 

hal meg, miként elárult Mestere. Aligha fér tehát kétség ahhoz, hogy Máté az öngyilkossággal 

valójában „megbünteti” az áruló, pénzsóvár, a Jézus halálában vétkes Júdást.  

Máté magát az öngyilkosságot nem kommentálja. Éppen olyan riportszerűen, 

szenvtelenül számol be róla, mint a 2Sám szerzője a Dávidot eláruló Ahitófel öngyilkosságáról: 

Ahitófel (…) fölnyergelte szamarát, elindult és hazament a városába. Végrendelkezett háza 

népéről, azután felakasztotta magát. Így halt meg, és eltemették apja sírjába (2 Sám 17:23). Nem 

valószínű, hogy Máténak szándékában állt megrajzolni az áruló pszichológiai profilját, és 

betekintést nyújtani annak belső lelki világába (ehhez túl rövidek és szűkszavúak a beszámolók), 

ám Júdás megbánása és öngyilkossága mindenképpen üzenetet hordoz. A kérdés tehát az, hogy 

                                                             
567 AG IX, nr. 44. 
568 AG XI, nr. 264.  



194 
 

mi lehetett ezzel Máté szándéka. Mit akart: mire gondoljanak az olvasói? Elképzelhető lenne, 

hogy Júdás sorsában a zsidóság majdani sorsát kívánta ábrázolni?569 Tudvalevő, hogy a zsidó 

háború végén a zsidó szabadságharcosok tömegével lettek öngyilkosok.570 Ez esetben azonban 

Júdás a zsidóságnak lenne egyfajta pars pro toto-ja. Ám véleményem szerint Júdás nem a 

zsidóság egyszemélyes megtestesítője, hanem sokkal inkább a bukott tanítvány prototípusa. 

Júdás öngyilkosságát Máté mindjárt Péter tagadása után beszéli el, mely aláhúzza, hogy a szerző 

a két tanítványt szembeállítja egymással. A nagy különbség Péter és Júdás között: válaszuk a 

bukásra. Júdás tette persze sokkal gyalázatosabb és bukása is kirívóbb. Öngyilkossága 

semmiképpen nem heroikus öngyilkosság (mint a Makkabeus-kor öngyilkos 

szabadságharcosaié), hanem szégyenletes és megvetendő. Júdás halála nem egy nemes halál, 

mely által mintegy megmentette becsületét, helyreállította elveszített tisztességét, vagy ami által 

valamiféle engesztelést szerezhetett volna magának.571 L. Nortjé elképzelhetőnek tartja, hogy 

Júdás hamis tanúnak látja magát, és azt szeretné, ha a főpapok a törvény értelmében (5Móz 19, 

15-21) halálra ítélnék. Mivel ez nem következik be, Júdás az öngyilkosságával valójában 

önbíráskodik: ő maga szabja ki a saját fejére az elmaradt ítéletet. Ekként öngyilkosságával 

kiírtotta volna a gonoszt, és életet adott volna az életért, vagyis a maga módján érvényt szerzett 

volna a törvénynek, melyet éppen a főpapok szegtek meg (5Móz 19, 19.21).572 Eszerint Júdás 

öngyilkossága hasonlítana azokhoz a rabbinikus anekdotákban olvasható esetekhez, melyekben 

az öngyilkosok, magukat büntetve, voltaképpen engesztelést szereznek bűneikért (vö. Hijja bar 

Asi rabbi, Jakum). A hangsúly azonban Máténál nem a vezeklésen, és nem a tisztességen és a 

becsületen, hanem a bűnön van: Júdás ártatlan ember halálát okozta. Máté célja Júdás árulásának 

és további sorsának bemutatásával hasonló a Márkéhoz. Júdás példája intésül szolgál a 

mindenkori tanítvány számára. Júdás ugyan ugyanazon a napon hal meg, mint Jézus, haláluk is 

hasonló (mindkettő akasztásos halál, és mindkettő gyalázatosnak és irtózatosnak számít), ám 

Júdás egyértelműen a negatív hős a passióban. Önkéntes halála, bár Máté nem tagad meg tőle 

némi együttérzést és sajnálatot, nem mártírium, nem Jézusért vállalt önfeladás, nem a végsőkig 

elmenő vallástétel, hanem egy bukott ember kétségbeesett tette.  

                                                             
569 Vö. Clement GRENE, Cowardice, Betrayal and Discipleship, 195. 
570  Lásd JOSEPHUS, A zsidó háború (ford. Révay József), Budapest, Gondolat, 1964, 248. 254. 
571  Contra J.D. TABOR – Arthur J. DROGE, A Noble Death, 113. 
572 L. NORTJÉ, Matthew’s motive for the composition of the story of Judas’s suicide in Matthew 27: 3/10, in: 
Neotestamentica, 28 (1), 1994, 41-51, 48. 



195 

Egy 5. századi elefántcsont ládika Júdás magányos öngyilkosságát és Jézus publikus kivégzését 

egymás mellé helyezve ábrázolja, mintha Júdás és Jézus halálát akarná egymással kontrasztba 

állítani. A fa melyre Júdás felakasztotta magát, illetve Jézus keresztje egy szinten vannak, ám 

Júdást lehúzza a teste súlya, míg Jézus voltaképpen „lebeg” a kereszten (mintha nem lenne 

felfüggesztve vagy felszögelve rá). Bár 

Júdás és Jézus halálát egy jelenetben 

látjuk, Júdás mégis ki van zárva Jézus 

jelenlegi és jövendőbeli barátainak, 

illetve híveinek a köréből: Mária (a 

Jézus anyja) és János (a szeretett 

tanítvány) hátat fordítanak neki, Jézus 

mintegy ölelésre kitárt karja pedig csak 

anyját, szeretett tanítványát, valamint a 

római katonát éri el. Jézus keresztje 

halott fa, mégis élet van alatta (jelenlegi 

és későbbi tanítványok, zsidók és 

pogányok), míg a Júdásé élő fa ugyan, 

de alatta nincs élet, csupán árulásának a bére. Júdás fáján egy madár a fiókáit táplálja, mely 

feltehetően utalás arra, hogy árulása sem képes felborítani az isteni tervet, sőt mohóságból 

fakadó cselekedete hozzájárult Isten megváltó akaratának a megvalósulásához.573 Az ismeretlen 

művész részéről egyébként igen nagy merészség volt ugyanabban a jelenetben ábrázolni Júdás 

szégyenteljes végét és Jézus gyalázatosnak minősülő halálát. Ezt a bátorságot azonban Mátétól 

vette. Máté szerint ugyanis Jézus és Júdás ugyanazon a napon haltak meg (Mt 27, 3–10), és 

mindketten fán függve (vö. Gal 3:13, Deut 21:23), mely mind a zsidó, mind pedig a római 

felfogás szerint egy megvetendő és irtózatos halálnem. Nem kizárt, hogy Máté Jézus és Júdás 

halálát, az előbbi áldásait és az utóbbi haszontalanságát szándékoz(hat)ott szembeállítani. 

 Máté valószínűleg nem kívánt ironizálni (a görög epigrammák szerzőihez hasonlóan) 

egy pénzszomjas áruló rovására. Júdás sorsának leírásában nem érzékelhető fekete humor vagy 

szatíra. Szatirikusan Máté a főpapokat ábrázolja, akik az árulásért felkínált összeget, tisztasági 

                                                             
573 Vö. Felicity HARLEY, Hanging by a thread: the death of Judas in early Christian art, in: Olsen Lam–Rossitza 
Schroeder (eds.), The Eloquence of Art, London–New York, Routledge, 2020, 115–13, itt: 122–123. 

Maskell ládika. Róma, 5. század. British 
Museum 



196 
 

okokból nem teszik vissza a templom kincstárába, de szemernyi lelkifurdalásuk sincs amiatt, 

hogy a római hatóságok kezére adták egyik honfitársukat, mi több: teljes közönnyel viseltetnek 

Júdás iránt, aki – szempontjukból – felbecsülhetetlen szolgálatot tett nekik.574 Júdás alakjában 

Máté a bukott tanítvány szomorú és elkerülhetetlen sorsát mutatja be. Aki elbukik, 

mindenképpen megbánja tettét, ám ennek ellenére egy olyan kényszerpályára kerül az élete, mint 

– az ókori szerzők és részben az Ószövetség (vö. Ahitófel esete) véleménye szerint – minden 

(pénzsóvár) árulóé. Az áruló sorsa nem pusztán a halál (és nem is csupán a dicstelen, 

szégyenteljes halál, hiszen a Jézusé is az), hanem – szemben a mártíriummal, a másokért vállalt 

halállal – az értelmetlen, hiábavaló halál. 

 

 7.2. A filippi-i börtönőr esete 

 

Az ApCsel 16, 27-28-ban egy filippi-i börtönőr öngyilkossági kísérletéről olvasunk, melyet az 

utolsó pillanatban Pál akadályoz meg. A beszámolóval csak röviden foglalkozunk. A történet 

azért is érdekes, mert éppen ebben történetben, melyben végül is nem realizálódik az 

öngyilkosság, találkozunk az egyetlen öngyilkossággal kapcsolatos explicit vagy annak látszó 

bibliai értékítélettel. Droge úgy véli, hogy Pál nem gondolta azt, hogy a börtönőr bűnt követne 

el, amennyiben öngyilkos lenne.575 Minois pedig úgy gondolja, hogy a börtönőr 

kétségbeesésében, vagyis voltaképpen egoisztikus okból akar végezni magával, és Pál szerint 

valójában ez, és nem maga a tett lenne rossz.576  

Pál azt mondja a börtönőrnek, hogy ne tegyen gonosz/rossz dolgot saját magával (vagy a 

RÚF 2014 szerint: ne tegyen kárt magában). Pál mondata szó szerint így hangzik: μηδὲν πράξῃς 

σεαυτῷ κακόν, azaz semmi rossz/gonosz dolgot ne művelj magaddal. A mondat folytatása 

azonban (mert mindannyian itt vagyunk) mintha arra utalna, hogy Pál (Lukács) megértené az 

öngyilkosságot, amennyiben a foglyok csakugyan megszöktek volna. Mindenesetre a börtönőr 

öngyilkossága egy becsületből, ha úgy tetszik virtus romana-ból elkövetett bátor öngyilkosság 

lett volna, miként erre számtalan példát találunk a görög-római irodalomban. Az is sokatmondó, 

hogy a börtönőr, amennyiben Pál közbe nem lép, karddal végzett volna magával, ahogyan az egy 

római katonához illik. Öngyilkos kísérlete teljesen beleillik a görög-római értékrendbe, mely 
                                                             
574 Vö. Craig S. KEENER, A Commentary on the Gospel of Matthew, Cambridge, Eerdmans, 1999, 654–656. 
575  J.D. TABOR – Arthur J. DROGE, A Noble Death, 114. 
576  Georges MINOIS, Istoria sinuciderii, 32.  



197 
 

szégyennek tartotta a kötelesség elmúlasztását, illetve a becsületet megmentéseként értékelte az 

ilyen esetekben elkövetett öngyilkosságot.577 Bár a történetben az öngyilkossági kísérlet 

mellékszálnak tűnhet, az mindenképpen hangsúlyos, hogy a börtönőr végül a görög-római 

értékrend helyett a kereszténységet választja. A börtönőrt voltaképpen a szabadulás, a 

megmenekülés foglalkoztatja. Öngyilkosságával szabadulni szándékozott a szégyentől, illetve a 

felelősségre vonástól, ám végül másképpen lel szabadulásra. Pál közbelépése után mindjárt azt 

kérdezi, hogy miképpen menekülhetne, szabadulhatna meg. A σῴζω alapjelentése ugyanis: 

megmenekülni, megszabadulni. A börtönőr nem a görög-római kultúra által nemesnek tartott 

halálban lel végül szabadulásra, hanem a Krisztusban való hitben. Aligha tarthatjuk véletlennek 

vagy mellékesnek, hogy Lukács beemeli a történetbe az öngyilkossági kísérlet epizódját, melyet 

többen is hihetetlennek tartanak. Miért gondolta volna a börtönőr, hogy megszöktek a foglyok, 

mielőtt ellenőrizte volna? Honnan tudhatta volna Pál a sötétben, hogy mire készül a börtönőr 

(hiszen később kért világosságot, vö. ApCsel 16, 29)? Nem lett volna a földrengés elégséges 

magyarázat, és így enyhítő körülmény a börtönőr számára, ha a foglyok megszöktek volna?578  

Ám minket nem az epizód tényszerűsége, hanem a funkciója érdekel. Az epizóddal talán azt 

sugallja Lukács, hogy a megtéréssel a pogányok nem csupán bálványaiknak, babonáiknak (vö. 

ApCsel 19, 19), hanem a szégyen és a becsület sajátos görög-római értékrendjének, és az ebből 

fakadó, már-már reflexszerű, öngyilkos késztetéseiknek is hátat fordítanak. Ne feledjük: a Kr. e. 

első és Kr. u. első századokban a római társadalomban az öngyilkosság mondhatni járványszerű 

méreteket öltött. 

 

7.3. Pál és a taedium vitae 

 
Egy ifjúkori ismerősöm gyakran mesélte el, hogy fiatal felnőttként hogyan találkozott először a 

Bibliával. Mivel egyik barátja folyton ajánlgatta neki az olvasását, úgy döntött, hogy tesz egy 

próbát. Találomra kinyitotta a Szentírást, és elkezdte olvasni Filippi-levelet, ahol többek között 

ilyeneket olvasott: nekem a meghalás nyereség; vágyom elköltözni, és a Krisztussal lenni, mert 

ez sokkal jobb mindennél. „Ekkor – mesélte – ezt gondoltam magamban: én fiatal vagyok, élni 

                                                             
577 Vö. R.I. PERVO & H.W. ATTRIDGE, Acts, 409. Vö. még Darell L. BOCK, Acts, Grand Rapids, Baker Academic, 
2007, 540. 
578 Vö. I. Howard MARSHALL, Acts: An introduction and commentary, Downers Grove, InterVarsity Press, 1980, 
288; Ernst HAENCHEN, The Acts of the Apostles, Philadelphia, The Westminster Press, 1971, 500–501. 
 



198 
 

szeretnék, ez az ember pedig meg akar halni. Ugyan mit tudhat mondani nekem ez a könyv?”. 

Vajon jól értelmezte-e ez az ifjúkori ismerősöm Pál szavait a Fil 1, 21–24-ben? Csakugyan meg 

akart-e halni Pál? Többre becsülte-e az életnél a halált? A latin sírfeliratok tárgyalásánál 

láthattuk, hogy mennyire gyakori motívum azokban a taedium vitae (életundor, halálvágy). Ha 

az élet terhessé, nem kívánatossá vált, például  szegénység, gyász vagy betegség miatt, a halálra 

úgy lehetett tekinteni mint szabadítóra. A halál lett az, ami után vágyott az ember, az élet pedig 

az, amitől menekülni kellett. Számtalan sírszövegben találkozhatunk azzal az elképzeléssel, hogy 

a halál vigaszt, nyugalmat jelent, és egyfajta kárpótlást nyújt az életben elszenvedett 

nehézségekért. Az élet annyi, mint a szenvedés megnyújtása, a halálban viszont az ember 

mindenféle fájdalomtól megszabadulhat. Minthogy Pál kétségkívül korának gyermeke volt, 

vajon ez a taedium vitae fogalmazódna-e meg mintegy „megkeresztelve” a Fil 1, 21–24-ben? Az 

időszámításunk szerinti első századokban – írja Dodds – elég sok ember volt tudatosan vagy 

öntudatlanul szerelmes a halálba.579 Droge szerint Pált olyannyira foglalkoztatta a halál, és az 

életből (a testből) való távozás, mint kortársát, Senecát.580 Az igaz, hogy Seneca valóban 

rengeteget foglalkozott az öngyilkosság, az életből való távozás (és nem elfutás!) gondolatával, 

ám kerülendőnek tartotta azt a szenvedélyt (affectus), mely a korban sokakat rabul ejtett, azaz a 

halálvágyat (libido moriendi, vö. ἐπιθυμίαν ἔχων εἰς τὸ ἀναλῦσαι – vágyom elköltözni, Fil 1, 23, 

vö. 2Tim 4,6 ).581 Szóval Pált – Droge értelmezésében – éppen az a vágy töltené be, melyről 

Seneca azt gondolta, hogy nem méltó a bölcs férfihoz. Úgy véli, hogy a Fil 1,22 (hogy melyiket 

válasszam: nem tudom) azt sejteti, hogy Pál szabadon dönthet élet és halál között, az utóbbi 

pedig nemigen jelenthet mást, mint az öngyilkosság fontolgatását.582 A szerző az első század 

öngyilkos-kultuszának, halálvágyának a kontextusába helyezi Pálnak a Fil 1, 21–24-ben 

megfogalmazott gondolatait. Tézise az, hogy bár az öngyilkosságról Augustinusig nem találunk 

keresztény teológiai kifejtést, Pál legalább egy helyen megfontolja az öngyilkosságot mint  

legitim opciót önmagára, és esetleg a keresztény hittestvéreire nézve is. Miután Plátón Phaedo-

jától indulva583 bemutatja, hogy a Szókrátésznek tulajdonított megállapításokat paradox módon 

egyaránt használták az öngyilkosság igazolására és annak elvetésére, megkísérli bizonyítani, 

                                                             
579 Eric R. DODDS, Pagan and Christian in an Age of Anxiety: Some Aspects of Religious Experience from Marcus 
Aurelius to Constantine, Cambridge, Cambridge University Press, 1965, 135. 
580 J.D. TABOR – Arthur J. DROGE, A Noble Death, 119.  
581  Seneca gondolatait lásd: Sen. Ep. 24. 25. 
582 J.D. TABOR – Arthur J. DROGE, A Noble Death, 120. 
583 Lásd a 2.3. fejezetet. 



199 
 

hogy Pál halál utáni vágyódása, mely átitatja a textust, jelzi, hogy az apostol számításba vette az 

önkéntes halál lehetőségét, sőt annak kívánatos voltát.584 A 6.5.2. fejezetben bemutatott 

rabbinikus anekdoták, melyekben zsidók és pogányok lesznek öngyilkosok avégett, hogy 

megnyerjék az örök életet, legalábbis felvetik annak a valószínűségét, hogy önkéntes halála által 

Pál is az örök életet (a Krisztussal levést) tartotta szem előtt.585 Az apostol – érvel Droge – ugyan 

börtönben van, de nem áll kivégzés előtt, remélheti a szabadulását, a testvérekkel is tarthatja a 

kapcsolatot, ami azt jelenti, hogy Pál szabadon választhatna élet és halál között. A választásra 

nem külső körülmények kényszerítik, ami azt sugallja, hogy Pál a levél megírása közben 

fontolóra veszi az önkéntes halált mint opciót.586 Az életben maradás szükséges a 

gyülekezet(ek)ért (ἀναγκαιότερον), az eredményes munka lehetőségét jelenti (καρπὸς ἔργου), az 

eltávozás viszont nagyobb jó (πολλῷ μᾶλλον κρεῖσσον), nyereség (κέρδος), és Krisztussal levés 

(σὺν Χριστῷ εἶναι). A halál/az elköltözés azért jobb, mert nyereség, azaz a hívő Krisztussal 

lehet. De akkor mit jelenthet az, hogy az élet Krisztus? Droge Alberto Giglioli-ra hivatkozik, aki 

a χριστός-t χρηστόν (χρηστός)-ra emendálja, ilyenformán Fil 1, 21 így fordítandó: nekem az élet 

hasznos, a meghalás nyereség.587 Ez az emendálás ugyan nem meggyőző, ám felhívja a 

figyelmet arra, hogy itt valóban ellentétpárról lehet szó, azaz az élet abban az értelemben 

Krisztus, hogy a munkát, a missziót, a Krisztus hirdetését588 jelenti, a halál pedig a Krisztussal 

levés lehetősége. Noha Pál a Fil 1, 21–24-ben nem beszél arról, hogy az élet teher, fáradozás, 

harc, a levélben minduntalan szó esik arról, hogy az élet, pontosabban az apostoli és keresztényi 

lét küzdelem (1,30), halálos megbetegedés (2,27), szenvedés (3,10), nélkülözés, szűkölködés és 

éhezés (4, 11–12).589 A halál ezektől szabadítaná meg az embert. A halál nyereség (κέρδος) 

voltára a klasszikus irodalomban is találunk példákat. Antigoné például így fogalmaz:  

Ha végzetem  
Korán elér: csak nyereségnek (κέρδος) tartom azt. 
Ki annyi sok csapás közt élte életét590, 
Mint én magam: miért ne halna boldogan?591 

                                                             
584 Arthur J. DROGE, Mori lucrum: Paul and Ancient Theories of Suicide, in: Novum Testamentum, XXX, 3 (1988), 
263–286, 264. 
585 Arthur J. DROGE, Mori lucrum, 275–276. 
586 Arthur J. DROGE, Mori lucrum, 279. 
587 Alberto GIGLIOLI, Mihi enim vivere Christus est. Congettura al testo di Phil. 1,21, in: Rivista Biblica 16 (1968), 
305–315. Idézi Arthur J. DROGE, Mori lucrum, 280.  
588 Tény, hogy Pál másutt is kihagyásosan foglamaz, pl. 1Kor 12,12 esetében, ahol  Krisztus = Krisztus teste, azaz az 
egyház. 
589 Vö. még az ún. viszontagságlistákkal, pl. 2Kor 6, 2–10,2Kor 10, 23–31. 
590  Kiemelés tőlem, LMI. 



200 
 

Hasonlóan vélekedik Szókrátész is a börtönben, kikényszerített öngyilkossága előtt. Azt mondja, 

hogy amennyiben a halál álomtalan alváshoz hasonlít, számára a halál nyereség (κέρδος ἔγωγε 

λέγω). 592 A Fil 1, 21–24-hez hasonló gondolatok fogalmazódnak meg egyébként a 2Kor 5, 1–

10-ben is, ahol Pál arról beszél, hogy bizakodunk, bátrak vagyunk (θαρροῦμεν), és inkább 

szeretnénk elköltözni a testből (azaz meghalni), és hazaköltözni az Úrhoz (1 Kor 5, 8). Ebben a 

perikópában az élet idegenben lakás, a halál pedig az otthon. Droge úgy véli, hogy itt már nem is 

kívánságról, hanem egyenesen döntésről, elhatározásról van szó.593 A szerző tétele tehát az, hogy 

Pál elviekben nem ellenezte az öngyilkosságot (vö. 1Kor 13, 3b), sőt ő maga is fontolóra vette. 

Pál számolt azzal, hogy missziói munkája az életébe fog kerülni, számított a mártíriumra, készült 

is rá, és egyfajta áldozatként fogta fel (Fil 2,17, Fil 3, 10–11, Róm 12,1), ezért aztán a mártírium 

lehetőségét többé-kevésbé állandóan küszöbön állónak tekinthette. Így hát Droge szerint semmi 

meglepő nincs abban, ha Pál olykor elgondolkodott az önkéntes halál lehetőségén. Továbbá, 

aligha lehetséges, hogy Pál kevésbé volt megengedő az önkéntes halál kérdésében, mint pogány 

és zsidó kortársai. Pál ugyan az élet mellett döntött, ám nem az öngyilkosságot per se vetette el, 

hanem a saját helyzetében értékelte úgy, hogy az ő számára ez nem valós opció. Mégpedig azért, 

mert nem kapott, Szókrátésszel ellentétben, félre nem érthető jelet az életből való önkéntes 

távozásra. Az istenséghez való költözés vágya egyébként a filozófiai gondolkodásban is tetten 

érhető. Ha a halál révén az istenséghez költözhetünk, ha az megszabadít a földi bajoktól, miért ne 

távoznánk önként az életből? A filozófia (legalábbis Plátón és a sztoikusok) erre a kérdésre azt a 

választ adták, hogy az embernek meg kell várnia a félre nem érthető isteni jelzést.594 Az apostol 

– fogalmazza meg Droge – végül is szókrátészi megfontolásból maradt életben – minthogy az 

isteni jel elmaradt – de minden arra mutat, hogy számára a valódi áldozathozatalt mégiscsak az 

életben maradás jelentette.595 

Nos, az kétségtelen, hogy a Fil 1, 21–24-ben Pál az életben maradás és a halál előnyeit, 

illetve hátrányait veti össze. Az is nyilvánvaló, hogy a saját életéről úgy gondolkodott, hogy 

szüntelen a halál révén áll (2Kor 4, 11), a mártíriumtól sem idegenkedett, sőt adott esetben 

kívánatosnak tartotta/tarthatta, és elgondolkodott annak előnyein, illetve próbálta felkészíteni a 

                                                                                                                                                                                                    
591  Soph. Ant. 462–465. 
592  Lásd Pl. Ap. 40E. A klasszikus lókusokat idézi: Arthur J. DROGE, Mori lucrum, 282. 
593 J.D. TABOR – Arthur J. DROGE, A Noble Death, 122.  
594 Lásd a 2.3. fejezetet. 
595 J.D. TABOR – Arthur J. DROGE, A Noble Death, 122; Arthur J. DROGE, Mori lucrum, 283. 
 



201 
 

gyülkezeteit ennek az eshetőségére. De komolyan vehető-e, akárcsak egy pillanatra is Droge 

tézise miszerint Pál – minden külső kényszer nélkül – fontolóra vette volna az öngyilkosság/az 

életből való önkéntes távozás lehetőségét avégett, hogy ezáltal közelebb kerüljön Krisztushoz? 

Nézzük, mit mondanak a kérdésről a mérvadó kommentárszerzők és újszövetséges kutatók. 

 Feltűnő, hogy a Fil 1, 21–24 kapcsán a legtöbb magyarázó Pál eszkatológiai 

látásmódjára, és annak esetleges változására fókuszál. Mivel a Krisztussal levést az apostol 

ezúttal nem a parúziához köti, hanem arról beszél, hogy a halál után rögvest Krisztussal lehet, a 

kommentárszerzők leginkább Pál eszkatológiájának lehetséges fejlődését vizsgálják.596 Ami Pált 

és taedium vitae-t illeti, az alább bemutatott szerzőknél a problémát a következő kérdések 

determinálják: választhatott Pál vagy sem élet és halál között, vágyott vagy sem a halálra, 

mérlegeli vagy sem a halál lehetőségét mint valóságos opciót? 

 Craddock érzékeli, hogy Pál lelki konfliktust él át (vö. συνέχομαι: kínoz, gyötör, 

szorong). Szerinte a szakaszt igen nehéz követni, de mintha a konfliktus valójában a szégyen és 

Krisztus (Pál munkássága, tanúságtétele általi) bátor, nyílt magasztalása között lenne (vö. 20. 

vers). Ellenségei szerint Pál esetleges kivégzése megszégyenülés, Pál szerint azonban tanúság. A 

szerző meglátásában a halál azért lehet(ne) nyereség, mert Pál elkerülhetné azt, amitől a 

leginkább fél, ti. az alkalmatlanná válást (vö.1Kor 9,27), teljesen megismerné Krisztust (Fil 3, 

10–14), illetve megszabadulna az apostol életet kísérő bántalmazásoktól és nyomorúságoktól. Pál 

maga voltaképpen nem dönthet élet és halál között. Amennyiben saját belső hangjára, vágyára 

figyel, inkább a halált, vagyis a nyereséget választaná. Vagyis a szakaszban Pál arról beszél, 

hogy mit tenne, ha valóban választhatna.597 

 Fee úgy gondolja, hogy a „meghalás nyereség” nem Pál halálvágyára utal, hiszen akár él, 

akár meghal, így is, úgy is eléri a célját. Számára az élet munkát, a halál díjat jelent, és bár 

személyesen az utóbbi mellett optálna, Pál enged az isteni szükségszerűségnek (ἀναγκαιότερον). 

Dilemmája csupán hipotetikus, ugyanis muszáj életben maradnia.598 

                                                             
596 Lásd pl. Fred B. CRADDOCK, Philippians, Atlanta, Knox Press, 1985, 27–30; Moisés  SILVA, Philippians, Grand 
Rapids, Baker Academic, 2005, 72–74; Gordon D. FEE, Philippians, Downers Grove, InterVarsity Press, 1999, 70–
75; William HENDRIKSEN, New Testament commentary: Exposition of Philippians, Grand Rapids,  Baker Book 
House,  2001, 75–79; Peter O'BRIEN, The Epistle to the Philippians: A commentary on the Greek text, Grand Rapids, 
Eerdmans, 1991, 116–131. A problémára itt, még egy exkurzus erejéig sem térhetünk ki. A kérdés bővebb kifejtését 
lásd: LEDÁN M. István, A halál mint álom, DRHE–ÚTK, Debrecen, 2021, 181–231. 
597 B. CRADDOCK, Philippians, 27–30. 
598 Gordon D. FEE, Philippians, 70–75. 



202 
 

Hendriksen szerint Pál az objektív szükségletet (a gyülekezet java, Krisztus ügye) állítja szembe 

a saját szubjektív vágyával. Ebből a kontrasztból pedig az derül ki, hogy a gyülekezet 

szükséglete nagyobb súllyal nehezedik rá, mint saját lelkének vágya. „Az élet Krisztus, a 

meghalás nyereség” úgy értendő, hogy mivel Pál számára az élet Krisztus volt, ezért számára a 

halál is nyereség. A meghalás persze szubjektíve vonzóbb. Hogy miért, arra a választ a 

következő textusok adják meg: Róm 8, 18 (a jelen szenvedései nem hasonlíthatók ahhoz a 

dicsőséghez, amely láthatóvá lesz rajtunk), Kor 5, 8 (szeretnénk elköltözni a testből, és 

hazaköltözni az Úrhoz), Fil 3,14 (nekifeszülve futok egyenest a cél felé), 2 Tim. 4, 7– 8 (ama 

nemes harcot megharcoltam (…)végül eltétetett nekem az igazság koronája). Pál választása élet 

és halál között Hendriksen szerint is hipotetikus. A „mit válasszak” értelme: ha pedig e kettő 

közül én választhatnék, melyiket választanám?599 

 Peter O’Brien az élet és halál közötti választást valódi dilemmának, és nem akadémiai 

mérlegelésnek érzékeli. Ha Pálra lenne bízva a döntés, a halált, és ezzel együtt a nyereséget 

választaná. A τὸ ἀναλῦσαι (23. vers), mely egy hajózással kapcsolatos metafora (tkp. felszedni a 

horgonyt, kihajózni) semmiképpen nem a test és a lélek különválasztására vonatkozik. Ellentét 

van ugyan az élet és a halál között, ám a halál, szemben a görög-római irodalmi példákkal, nem 

azért nyereség, mert az ember így megszabadulhat az élet nehézségeitől. Meghalni azért 

nyereség, mert a mártíriumot jelenti, vagyis a végső lehetőséget arra, hogy az apostol Krisztusról 

tanúskodhasson. Pál reménye az, hogy halál a Krisztussal való szorosabb együttlétet kínálná. Ám 

mégse Pál az, aki úgy dönt, hogy a testben marad, – ez valójában szükségszerűség.600  

Garland szerint Pál úgy fogalmazza meg a 22. verset, mintha rajta múlna/múlhatna a 

választás. Ha rajta múlna, nyilván a halált választaná. A meghalni nyereség arra utal, hogy Pál 

közömbösséget mutat a halállal szemben: nem tragédia, ha Róma kivégzi, mivel a halála 

tanúskodás lenne a hirdetett evangélium, és annak igazsága mellett. A szakaszban Pál egy 

retorikai alakzattal, az apóriával él, azaz kiúttalan helyzetben mutatja magát, egy olyan 

szituációban, amit igen nehéz megoldani. Ebben a kiúttalan helyzetben az apostol belső 

világának egy része a halál mellett optálna, ám megbízása, feladata miatt ebben a belső világban 

is az életet, tehát a szolgálatot választja. Azzal, hogy egyértelműen a halált preferálná, de az élet 

mellett dönt, kifejezi, hogy a közösség szempontjait többre tartja a személyes vágyainál. Garland 

                                                             
599 William HENDRIKSEN, New Testament commentary: Exposition of Philippians, 75–79. 
600Peter O'BRIEN, The Epistle to the Philippians, 116–131.  



203 
 

fontosnak tartja hangsúlyozni, hogy Pálban nincs halálvágy, és nem tartja jelentéktelennek a 

földi életet a menyeihez képest. A földi élet alkalom a szolgálatra.601 

Cserháti úgy látja, hogy Pált ügyének kettős kimenetele (vagy kivégzik vagy meghal), 

arra készteti, hogy számadást készítsen magának az életről és a halálról. A hamlet-i nagy 

kérdésre, lenni vagy nem lenni, elmondja a maga megrendítő monológját. Nem arról van szó, 

hogy az élet nyűgei elől szívesen menekülne a halálba. Az élet számára nem a bajok és 

nyomorúságok, hanem Krisztus. Hamletet az élet is, a halál is taszítja, Pált az élet és a halál is 

vonzza, és e két vonzás teszi számára nehézzé a választást. A halálnak az élethez képest mégis 

van valami vonzó többlete: a hívő teljesebben lehet Krisztussal. Bár Pál számára – személyesen 

– jobb volna az elköltözés, mégis a testben maradást választja, mivel a világból való elvágyódás 

„kegyes önzés volna”. Cserhátit is foglalkoztatja az a kérdés, hogy volt-e egyáltalán értelme Pál 

részéről az élet és a halál mérlegelésének. Úgy véli, hogy Pál voltaképpen nem dönthetett a 

kérdésben.602 

James Thompson kommentárjában kifejezetten reflektál Droge tézisére miszerint Pál a 

Filippi-levél megírása idején elgondolkodott az öngyilkosság lehetőségén. Elismeri, hogy 

számtalan klasszikus példa van arra nézve, hogy a halál jobb, illetve nyereség, ahogyan arra is, 

hogy a bebörtönzöttek gyakran választották az öngyilkosságot. Ám úgy látja, hogy nincs 

meggyőző bizonyíték arra, hogy Pál öngyilkosságot fontolgatott volna, akárcsak elvi szinten is. 

Az apostolnak arra volt lehetősége, hogy válasszon az aktív védekezés és aközött, hogy 

passzívan beleegyezik a halálába. Erre a nagy példa Szókratész, aki szintén választhatott 

(αἱρήσομαι) az élet és a halál (kivégzés) között, az utóbbit választva mint jobbat.603 Pál előtt 

leginkább Jézus példája lebeghetett, aki nem válaszolt az ellene felhozott vádakra, – így hát Pál 

feltehetően aközött választott, hogy védekezzen vagy kiszolgáltassa magát a római ítéletnek. Pál 

személyesen a halált választaná, ami nem megszégyenülés, hanem nyereség. A szakasz nem az 

életterhektől való megszabadulásról beszél, hanem nyereségről. Az élet nem egy olyan rossz, 

amiből sietve menekülni kellene, hanem Krisztus, azaz szolgálat. Az ókori olvasók Pál 

vágyában, hogy szeretne elköltözni és Krisztussal lenni, szókrátészi visszhangot ismerhettek fel, 

                                                             
601 David E. GARLAND, Philippians, in: Tremper LONGMAN – David E. GARLAND (ed): The Expositor’s Bible 
Commentary, Grand Rapids, Zondervan, 2006, 314–322. 
602 CSERHÁTI Sándor, Pál apostolnak a Filippibeliekhez írt levele, Budapest, A Magyarországi Evangélikus Egyház 
Sajtóosztálya, 1976, 59–68. 
603 Lásd Pl. Ap. 38e. 



204 
 

aki ugyancsak szeretett volna meghalni és az istenekkel lenni.604 Ám Pál, noha élet és halál 

összehasonlításában görög gondolatokat visszhangoz, nem osztja azt az elképzelést, hogy a halál 

azért kívánatosabb, mert megszünteti az élet elviselhetetlenségét. Pál nem a jót hasonlítja össze a 

rosszal, hanem a jót a jobbal.605 

 Droge tézisével (Pál öngyilkosságot fontolgatott) behatóan James L. Jaquette foglalkozott 

egy hosszabb tanulmányában. Abból indul ki, hogy noha az antikvitásban nem lehet kimutatni 

egy általános irtózást az öngyilkosságtól, annak vannak jelei, hogy az egész időszak alatt, 

gyakorlatilag az antik világ minden szegletében, adott esetben ellenszenvvel viseltettek iránta.606 

Jaquette szerint a Fil 1, 21–24-ben Pál egy oratio figurata nevű stílusalakzatot használ, amiről 

Quintillianus is írt: 

 
„Az oratio figurata (kétértelmű, azaz utalásokkal, célozgatásokkal terhelt beszéd) napjainkban a 
leghasználatosabb. Most rá is kell térnem, mert részint a leggyakoribb, részint – úgy hiszem - a 
leginkább elvárják a szónoktól. Lényege, hogy nem mondjuk ki azt, amit mások tudomására 
akarunk hozni, csak sejtetjük. De nem is az ellenkezője annak, amit mondunk, mint az irónia 
esetében, hanem olyan rejtett értelem, amelyet a hallgatóságnak kell kitalálnia. Ma szinte 
egyedül ezt tartják alakzatnak, ahogyan már említettem, s innen származik az alakzatos beszéd 
elnevezés. Háromféleképpen alkalmazzák. Az első, ha nyíltan megmondani veszélyes, a második, 
ha nem illik, a harmadik pusztán gyönyörködtetés végett, mert újdonságával és 
változatosságával jobban tetszik, mint ha egyenesen kimondtuk volna.”607  
 
Ennek az alakzatnak a lényege tehát az, hogy egy látszólag a tárgytól különböző gondolat 

felvetésével arra ösztökélje a hallgatóságot, hogy elgondolkozzon egy szóban forgó problémán 

és helyes következtetésre jusson. Pál a Fil 1, 21–24 esetében három okból is ezt az alakzatot 

használná: 1) Az öngyilkosság kényes téma, érzékenyen kell megközelíteni. A perikópában Pál 

csupán célozgat, és így nem csupán az antikvitás ambivalens viszonyulását jeleníti meg a kérdést 

illetően, hanem a célozgatás által eléri, hogy olvasói megértsék a lényeget: Pál az életet 

választotta értük. 2) Ha Pál értük az életet választotta, nekik is meg kell erősíteniük egymással a 

kapcsolatot. Úgy tűnik ugyanis, hogy Filippiben is volt széthúzás és versengés. 3) Pál 

                                                             
604  Lásd Pl. Phaed. 69c. 
605 James W. THOMPSON – Bruce W. LONGENECKER, Philippians and Philemon, Gran Rapids, Baker Academic, 
2016, 62–75. 
606 A szerző kritikája szerint Droge csak filozófiai és teológiai műveket vizsgál. Ez igaz, de hasonló kép tárul elénk 
mélyebb vizsgálat esetében is. Lásd James L. JAQUETTE, A Not-so-noble Death: Figured Speech, Friendship in 
Suicide in Philippians 1: 21–26, in Neotestamentica 28 (1), 1994, 177–192, 179. 
607 QUINTILLIANUS, Szónoklattan, Pozsony, Kalligram, 2008, 587. 
 
 



205 
 

exemplumot kínál az olvasóknak arra nézve, hogy mások, a közösség, a testvérek javát kell szem 

előtt tartani.608  

Egyszóval a szakasz azt kívánja felmutatni, hogy Pál vágya Krisztussal lenni, ami 

személyes vágy, eltörpül a közösségért érzett felelősség mellett. Ha választhat(na), nem lehet 

kérdés, hogy melyiket választja.609 Jaquette elismeri, hogy a perikópában, nyilván az oratio 

figurata-n, a képes beszéden belül Pál a saját önkéntes halálára célzott. Ám a célja voltaképpen 

az, ami a Krisztus-himnusz beillesztésével a Fil 2, 1–18-ba. Krisztus példa arra, hogy nem 

önmagára tekintett, hanem másokra, ezért engedelmes volt a keresztfa haláláig. Pál saját magát 

(és munkatársait) is exemplumként (παράδειγμα-ként) állítja gyülekezetei elé (Fil, 3, 17; Fil 4, 9, 

vö. 1Kor 11, 1), mivel ő sem azt nézi, ami a számára jobb. A Fil 1, 21–24 oratio figurata-jának 

ugyanaz a célja, mint a Krisztus-himnusznak: példázza, alátámasztja a Fil 2, 4 parainésziszét: 

senki se a maga hasznát nézze, hanem mindenki a másokét is.610  

Egy barát természetesen szenvedhet és meghalhat barátaiért (vö. Jn 15, 13: nincs 

senkiben nagyobb szeretet annál, mint ha valaki életét adja barátaiért). Van Hooff összesen 

kilencvenhét olyan esetet említ, ahol az öngyilkosság oka a hűség, a barát, a családtag, a 

házastárs iránti odaadás volt.611 A barátokért való önfeláldozás dicséretes és önzetlen tettnek 

számított a görög-római világban. Ám ugyancsak dicséretes volt adott esetben az életben 

maradás a barátok kedvéért, akár szenvedés árán is. Ifjabb Plinius így ír Titus Aristoról: 

 

„Nemrég [Titus Aristo] néhány meghitt barátjával együtt magához hívatott, kérdezzük meg 
orvosát betegsége felől. Mert ha gyógyíthatatlan a baj, önként megválik az élettől, ha azonban 
csak súlyos és elhúzódó, kitart és megküzd vele. Mert tartozik annyival felesége könyörgésének, 
leánya könnyeinek s nekünk, barátainak is, hogy reményeinket, ha nem egészen alaptalanok, ne 
csúfolja meg önkéntes halállal612 ( ne spes nostras, si modo non essent inanes, voluntaria morte 
desereret) Én azt hiszem, csodálatra méltó ez az önuralom, és minden magasztalást megérdemel! 
Mert sokan mernek pillanatnyi felindulásukban vagy a szenvedélyektől elragadtatva szembenézni 
a halállal, de nyugodtan mérlegelni a kényszerítő okokat, és az értelem döntése alapján szavazni 
az életre vagy a halálra: erre csak az igazán nagy lélek képes.” 613 
 

                                                             
608 James L. JAQUETTE: A Not-so-noble Death, 181–182. 
609 James L. JAQUETTE: A Not-so-noble Death, 183. 
610 James L. JAQUETTE: A Not-so-noble Death, 185. 
611 HOOFF, From Autothanasia to Suicide, 126–129; 236–237. 
612 Kiemelés tőlem: LMI. 
613  Lásd Plin. Ep 1.22.8-9. 



206 
 

Pál számára személyesen jobb lenne az elkötözés, de a szenvedésekkel járó apostoli létet 

választja „barátai” kedvéért. Közel lenni az Úrhoz jobb, ám távollétet jelent a filipibbeliektől. 

Távol lenni az Úrtól nem jó Pálnak, jó viszont a gyülekezetnek. Pál tehát áldozatot hoz. Krisztus 

önként vállalta a halált, halála áldozat (Fil 2, 6–11), Pál önként vállalta az életet, életben 

maradása szintén áldozat. A jobbnak tartott halált „áldozta fel” a szenvedésekkel járó apostoli 

életért. A halál és az életben maradás egyformán lehet áldozat: az adott körülmények döntik el, 

hogy melyik választandó, illetve melyik szolgálja inkább a barátok javát. Krisztus esetében az 

életben maradás lett volna önző, míg Pál esetében a halál (a jobb) választása.614  

 Két évvel későbbi tanulmányában Jaquette már nem oratio figurata-ként értelmezte a Fil 

1, 21–24-et, és azzal sem számolt, hogy a képes beszéden belül Pál a saját önkéntes halálára 

célzott, hanem amellett érvelt, hogy az apostol gondolkodásában – hasonlóan a görög filozófia 

gondolkodásához – az élet és halál adiaphorának, azaz a summum bonum szempontjából 

közömbös dolognak számítottak.615 A két adiaphóra (élet és halál) közül (az idősödő) Pál 

számára, személyesen a halál a kívánatosabb, mivel ez Krisztussal levést jelent, az életben 

maradás viszont szükségesebb a gyülekezet(ek) szempontjából. A választás nem reális abból a 

szempontból, hogy nem az apostol dönti el, hogy életben marad-e vagy meghal, a választás a 

vágy, az inklináció szintjén történik, ám jelzi, hogy Pál nem úgy tekint a halálra, mint ami 

elválaszt Krisztustól, ellenkezőleg, úgy tekint rá, mint amelynek révén, vagy amelynek 

állapotában sokkal közelebb lehet az Úrhoz. Bár mindkettőnek megvan a maga előnye és 

hátránya,616 önmagában egyik sem a legfőbb jó. A legfőbb jó ugyanis Krisztus dicsősége, a 

Krisztusban lét, és ennek sem az élet, sem a halál nem lehet akadálya, sőt a halál révén, a 

posztmortális állapotban a Krisztussal való kapcsolat intenszifikálódik, bensőségesebbé válik. Ez 

a gondolat a Fil 1,20−24-ben, illetve a 2Kor 5,1−10-ben fogalmazódik meg különösen is 

pregnánsan, de – a vágyakozás motívuma nélkül – ez a gondolat szólal meg a Róm 8,38−39-ben, 

illetve a Róm 14,7−9-ben, és nagy valószínűséggel az 1Thesz 5,9−10-ben is.617 

                                                             
614 James L. JAQUETTE: A Not-so-noble Death, 187–189. 
615 Pál számára a halál azért adiaphoron, mert Krisztus feltámadása legyőzte a halált, és nem epikureusi (nekünk a 
halál semmi) vagy sztoikus alapon (minthogy a halál egy természetes folyamat, és úgy kell tekintenünk magunkra, 
hogy születésünktől fogva haldoklók vagyunk). Vö. Seneca, Ep. 1. Lásd JAQUETTE L. James, Life and Death, 
"Adiaphora," and Paul's Rhetorical Strategies, Novum Testamentum, 38, 1, 1996, 30−54, 31. 
616 A halál előnye, hogy Krisztussal lehet az apostol, hátránya viszont, hogy nem szolgálhat a gyülekezet 
növekedésére. Az életben maradás esetében pedig nyilván éppen fordított a helyzet. 
617 Lásd JAQUETTE, Life and Death, "Adiaphora" and Paul's Rhetorical Strategies,30; 35. 



207 
 

Nos, érzékelhető, hogy kommentárszerzők és az újszövetséges kutatók számára a Fil 1, 21–24 

kapcsán a két legkényesebb kérdés az, hogy választhatott-e Pál élet és halál között, illetve, hogy 

csakugyan vágyott-e a halálra. A legtöbb szerző számára ugyancsak megkerülhetetlen az a 

kérdés, hogy Pálnak a halál menekülést jelentett-e az élet terheitől (és ha igen, mennyire 

hangsúlyos nála ez a gondolat)? A legtöbb kommentárszerző szerint Pál számára az élet nem 

egyenlő a bajokkal és nyomorúságokkal, következésképpen a halál nem azért kívánatosabb, mert 

megszünteti az élet nehézségeit. Ekként Pál gondolatai éles ellentétben állnának a taedium vitae 

görög-római életérzésével.618 Észre kell vennünk azonban, hogy Pál számára (miként ez a 

leveleiből kirajzolódik) az élet (a testben maradás) sátor-lét, öröm és szenvedés keveréke, 

távolság az Úrtól, harc, a bűn világa, míg a halál (az elköltözés) örök hajlék, tiszta, örök öröm, 

otthon levés az Úrral, és szabadulás a testtől (szabadulás a bűntől értelemben).619 Hogy a halál 

áldás és megmenekülés a földi szenvedésektől másutt is előjön az Újszövetségben (vö. Jel 

14,13). Kérdés viszont, hogy ez egyet jelent-e az öngyilkosság elfogadásával? A Jelenések 

könyvében egyértelműen a mártíriumról van szó, amit az antikrisztusi hatalom a hívőkre 

kényszeríthet.  

Pál számára – ez kétségtelen  – a halál vágyott dolog. Ez a halálvágy leginkább mégis pl. 

Tóbiás apjának a halálvágyával rokonítható. A mártírokat eltemető, kegyes, irgalmasságot 

cselekvő zsidó férfi megvakul, minekutána így imádkozik: parancsold meg, hogy elvegyék tőlem 

a lelkem, hogy elpusztuljak a föld színéről és föld legyek: mert jobb (μᾶλλον) nekem, ha 

meghalok, mint ha élek, mert hamis gyalázkodásokat hallottam, és sok a fájdalmam. Uram, 

parancsold meg, hogy megszabaduljak ettől a szenvedéstől, szabadíts meg az örök helyre, és nem 

fordíts el tőlem, Uram, arcodat! Mert jobb nekem, ha meghalok, mint ha sok szenvedést látok 

életemben, és gyalázkodásokat hallok.620  Ebben az imádságban is a taedium vitae fogalmazódik 

meg, ám ez a kegyes zsidó férfi, sajátos, vallási okokra visszavezethető halálvágya. 

Véleményünk szerint aligha vitatható, hogy a szakaszban Pál a saját haláláról elmélkedik, akár 

                                                             
618 Vö Daniel K. JUDD, Suicide at Masada and in the World of the New Testament, in: John F. HALL – John W. 
WELCH (eds.): Masada and the World of the New Testament, Provo, Brigham Young University, 1997, 378–392, 
387. A szerző „megrendítő beszámolónak” nevezi a Fil 1, 21–24-et, melyben Pál a saját haláláról elmélkedik. A 
halála csak számára lenne nyereség, míg az életben maradása szükséges és hasznos Isten ügye és közösségei 
számára. A korai keresztény teológia a kérdést illetően konfliktusban volt a görög filozófia jóhányadával, illetve a 
Római Birodalom közerkölcsével 
619 William HENDRIKSEN, New Testament commentary: Exposition of Philippians, 78. 
620  Tóbit 3, 6. Lásd Deuterokanonikus bibliai könyvek, Kálvin Kiadó, Budapest, 1998. Idézi David E. GARLAND, 
Philippians, 318. 



208 
 

még örömmel elébe is menne annak (amennyiben a római hatóságok halálra ítélnék), de aligha 

az öngyilkosságot fontolgatja. Pál gondolatait a görög-római (és főleg a zsidó, vö. még Jób 3, 

11–26) taedium vitae kontextusába érdemes helyezni, és nem az első századi római öngyilkos-

kultusz felől szemlélni. Vágyni a halált és az öngyilkosságot fontolgatni, ha nem is minden 

esetben, de azért mégiscsak két külön dolog. Ám a rabbinikus anekdoták ismeretében, 

melyekben zsidók és pogányok lesznek öngyilkosok az örök életért, mégse tekinthetjük pusztán 

szenzációhajhásznak annak a kérdésnek a felvetését, hogy vajon elfogadhatónak tartotta-e Pál az 

önkéntes halált avégett, hogy az ember Krisztussal együtt lehessen? Elvileg talán igen, 

gyakorlatilag viszont nem. Az életből való kivonulása azt jelentette volna, hogy csak a maga 

hasznát nézi (vö. Fil 2,4), azaz nem lehetne példa/exemplum gyülekezetei számára. Elvileg az is 

elképzelhető, hogy Krisztus Isten formájában marad, meg is tehette volna, de ez azt jelentette 

volna, hogy csak a maga hasznát nézi, és zsákmánynak tekinti, hogy az Istennel egyenlő. Pál 

persze korának gyermeke is volt. Ebben igaza van Drogénak. Nem tarthatjuk kizártnak, hogy 

osztozhatott korának ambivalenciájában az öngyilkosságot illetően (azaz az öngyilkosság: 

dicsértes/exemplum–önző/megfutamodás). Meglátásunk szerint viszont csaknem biztosan 

csupán három dolog állítható a Fil 1, 21–24-el kapcsolatban: 1) Pál vágyott a halálra, 2) a halált 

(pontosabban azt, ami a halál révén elnyerhető) többnek, jobbnak tartotta az életnél, 3) 

halálvágya, akárcsak Tóbiás apjáé és Jóbé, végig az inklináció szintjén marad.  

 

7.4. Jézus és az önkéntes halál 

 

Az evangéliumok Jézus halálát némileg ambivalens módon beszélik el. Egyrészt hangsúlyozzák, 

hogy Jézust (a zsidó vallási elit felbújtására) a római hatóság végeztette ki, másrészt azt sugallják 

(a szinoptikusok) vagy egyenesen azt állítják (János), hogy Jézus önként vállalta a halált. A 

szinoptikusok szerint Jézusnak tudomása van közelgő haláláról, és elfogadja azt, sőt elébe megy 

saját halálának (Mk 8,31 és párhuzamos helyek). Elfogatásakor is elkerülhetné a halált, de nem 

teszi (Mt 26,52). Különösen János számára fontos, hogy Jézus nem a körülmények kényszere 

alatt, hanem önként, küldetést teljesítve adta fel az életét. A jó pásztor példázata szerint Jézus az 

életét adja az övéiért. Senki nem veheti el tőle az életét. Hatalmában áll önként odaadni azt, és 

hatalmában áll visszavenni (Jn 10,11. 17–18). A Jn 8, 21–22 szerint Jézus arról beszél, hogy 

elmegy oda, ahová a hallgatói nem mehetnek. Ezt a zsidó hallgatóság úgy értelmezi, hogy 



209 
 

Jézusnak szándékában állhat megölni magát (μήτι ἀποκτενεῖ ἑαυτόν;) vagy esetleg kiprovokálni 

a saját halálát. A 2.3. fejezetben láthattuk, hogy éleai Zénó kiprovokált öngyilkossága 

(letartóztatásakor leharapta a saját nyelvét és a zsarnok arcába köpte)621 a filozófus bátorságát és 

rettenthetetlenségét példázza. Zénó nem önnön keze által halt meg, ám azzal, hogy kiprovokálta 

kivégzését, valójában saját maga döntött a haláláról. Mindvégig a filozófus kezdeményez. 

Jánosnál a passió alatt ugyancsak mindvégig Jézusnál van a kontroll (vö. Jn 19,11).  A 

keresztrefeszítés nem baleset, nem valamiféle tragikus vég, hanem győzelem, a küldetés 

teljesítése (τετέλεσται, Jn 19,30). Jézus nem egyszerűn „kileheli a lelkét (vö. RÚF 2014), hanem 

átadja (παρέδωκεν τὸ πνεῦμα, Jn 19,30), vagyis a kereszten is önként, és nem kényszer alatt 

cselekszik. Mindez – írja Georges Minois – felveti a kérdést, hogy vajon Jézus halála nem valódi 

öngyilkosság-e? Persze elismeri, hogy a kérdés ebben a formában brutális és sokkoló. Mégis, 

Jézus kijelentései miszerint a jó pásztor életét adja a juhaiért (Jn 10,11), a legnagyobb szeretet az, 

ha valaki az életét adja a barátaiért (Jn 15,13), nem a halál önkéntes választásáról beszélnek-e, 

melyet per definitionem öngyilkosságnak nevezünk?622 

 Jézus halálának önkéntes voltát (tehát azt a tényt, hogy senki és semmi által nem 

kényszerítve halt meg) az egyházatyák is fontosnak tartották hangsúlyozni. Órigenész azt írja, 

hogy „Jézus nem menekülve esett fogságba, hanem szándékosan (…), ha letartóztatták, 

szándékának megfelelően tartóztatták le.”623 Tertullianus úgy fogalmaz, hogy Jézus a kereszten 

is csodát művelt: „kilehelte önként a lelkét egyetlen kiáltásban, és így megelőzte a hóhér 

szolgálatát”624 Vagyis nem kivégezték, hanem önként halt meg.  Augustinus szerint Jézus „nem 

akarata ellenére hagyta el a testét, hanem azért, mert akarta, és amikor akarta, és ahogyan 

akarta.” Azzal érvel, hogy a halál szükségszerűség, azaz a léleknek akkor is el kell hagynia a 

testet, ha nem akarja. Ám Jézus szabad volt arra, hogy akkor tegye le a lelkét, amikor akarja.625 

A legmerészebben mégis Órigenész fogalmaz a Jn 8, 22 magyarázata kapcsán: „ha nincsenek 

aggályaink (szó szerint: ha nincs bennünk babonás félelem, δεισδαιμονοῦντες) a fogalmakkal 

kapcsolatban, midőn magukat a dolgokat szemléljük, nem találván más fogalmat, mely jobban 

                                                             
621 Lásd Diog. Laert. 9.5.5.  
622 Georges MINOIS, Istoria sinuciderii, 30–31.  
623 CCels 2.11. Lásd ÓRIGENÉSZ: Kelszosz ellen (ford. Heidl György–Somos Róbert), Budapest, Kairosz, 2008, 114. 
Idézi: J.D. TABOR – Arthur J. DROGE, A Noble Death, 114. 
624 Apol. 21.19. Lásd VANYÓ László (szerk.), Tertullianus művei, Ókeresztény Írók 12, Budapest, Apostoli 
Szentszék, 1986, 102. Idézi: J.D. TABOR – Arthur J. DROGE, A Noble Death, 114. 
625  De Trin. 4.16. Lásd AUGUSTINUS: A Szentháromságról (ford. Gál Ferenc), Ókeresztény Írók 10, Apostoli 
Szentszék, 1985, 155. Idézi:   



210 
 

kifejezné a dolgokat, ha talán szabad így mondanom: Jézus a legistenibb módon ölte meg magát 

(θειότερον Ἰησοῦς αὑτὸν ἀπέκτεινεν)”.626 Órigenésznek persze nem kellett félnie a szavaktól, 

nekünk viszont annál inkább. A „megölte magát”, főleg ha számításba vesszük, hogy adott 

esetben mennyire árnyaltan kezelte az ókor bölcselete az önkéntes halált, jóval semlegesebb 

kifejezésnek tekinthető, mint az „öngyilkosság”. Olyat természetesen nem lehet mondani, hogy 

Jézus öngyilkos lett volna. A kifejezés ugyanis túlságosan „terhelt”. A megváltás kontextusába 

helyezve Jézus halálát – fogalmazza meg Minois – az ő kétségkívül önkéntes halálának egészen 

más a jelentősége és dimenziója, mint a közönséges öngyilkosságnak. Ennek ellenére a Jézus 

önkéntes halálával kapcsolatos újszövetségi beszámolók, illetve teológiai reflexiók ambiguitása 

adott.627 Valóban nem könnyű különbséget tenni öngyilkosság és mártírium között.628 Kevés 

választja el egyiket a másiktól. A hívő, akinek mindenben Mesterét kell követnie, meghívást kap, 

hogy ő maga is kész legyen arra, hogy feláldozza az életét: aki meg akarja menteni az életét, 

elveszti azt, aki pedig elveszti az életét énértem, megtalálja azt (Mt 16,25).629 Egyrészt a halálra 

vágyni lehet, mert nyereség (vö. Fil 1, 21–24, 2Kor 5, 1–10), de kilépni belőle öncélúan, mert a 

nyereséget tartja az ember szem előtt, nem megengedett. Az embernek a nehezebbet, a 

szükségesebbet, azaz az életet kell vállalnia, a jobb, vagyis a halál helyett.630 Ezt nevezi 

egyébként Pál „e kettő közötti vergődésnek” (συνέχομαι δὲ ἐκ τῶν δύο, Fil 2, 23. Mégis – írja 

Minois – az Újszövetség tanítása olyan kontextust teremtett, mely az első keresztény 

generációkat hajlamosította az önkéntes halálra/mártíriumra.631 Miként a görög-római világban 

Szókrátész mártíriuma volt a modell, a keresztények számára Jézus lett a minta (vö. Mk 8,34-35 

és párhuzamos helyek).632 Ezért aztán az első századok keresztény gondolkodói – miként alább 

látni fogjuk – igen nehéz helyzetbe kerültek, amikor egyrészt nem vonhatták meg csodálatukat a 

mártíroktól, másrészt a mártíriumot meg kellett különböztetni a közönséges öngyilkosságtól.633 

                                                             
626 ComJn XIX. 98. Lásd A. E. BROOKE, The Commentary of Origen on S. John’s Gospel, Cambridge, University 
Press, 1896, 21. Fordítás tőlem: LMI. Az angol fordítást lásd Ronald E. HEINE (trans.), Origen. Commentary on the 
Gospel according to John. Books 13–32, Washington, The Catholic University of America Press, 1993, 190. Idézi 
Georges MINOIS, Istoria sinuciderii, 30. 
627 Vö. Georges MINOIS, Istoria sinuciderii, 30. 
628 Vö. J.D. TABOR – Arthur J. DROGE, A Noble Death, 118. 
629 Georges MINOIS, Istoria sinuciderii, uo. 
630 Vö. Georges MINOIS, Istoria sinuciderii, 32. 
631 Georges MINOIS, Istoria sinuciderii, uo.  
632 J.D. TABOR – Arthur J. DROGE, A Noble Death, 119. 
633  Georges MINOIS, Istoria sinuciderii, uo.  



211 
 

7.5. Öngyilkosság és/vagy mártírium a kereszténység első századaiban 

 
 

Ebben az alfejezetben főleg Antiokhiai Ignatiosz, Tertullianus, Alexandriai Kelemen, Órigenész, 

Augustinus műveit, illetve a mártír-aktákat fogjuk röviden, mintegy gyorsolvasásban átvizsgálni. 

Először azt nézzük meg, hogy nagy általánosságban miként vélekedtek az apostoli-és 

egyházatyák a mártíriumról, majd arra kérdezünk rá, hogy mit gondoltak a mártíriumnak egyik 

sajátos fajtájáról, nevesen a kikényszerített (kiprovokált) vértanúságról. 

 

7.5.1. A mártírium dicsérete 

 

Jézus tanítványának az Újszövetség szerint késznek kell lennie arra, hogy akár élete árán is 

tanúskodjon (Mt 16, 25, Mt 10, 37–38). Aligha vitatható, hogy a Jézusért való szenvedésről, 

illetve a vértanúságról az Újszövetség is a dicséret és elismerés hangján beszél. A Jn 21, 18–19 

szerint Jézus jelzi Péternek, hogy milyen halállal hal meg, és mártíriumát megdicsőülésnek 

nevezi (ποίῳ θανάτῳ δοξάσει τὸν θεόν). Pál számol azzal, hogy italáldozatként kiöntetik 

(σπένδομαι), és ezt áldozatnak tekinti a gyülekezet hitéért. Örül annak, hogy ez bekövetkezhet, 

és a filippi-i gyülekezetet is arra szólítja fel, hogy vele együtt örüljön (Fil 2, 17–18). Pál 

mártíriumára céloz a 2 Tim 4, 6 is, ahol a szerző feláldoztatásról (σπένδομαι) beszél, mely 

egyenlő az elköltözéssel és az igazság koronájának az elnyerésével. A Jel 12, 11 szerint a 

vértanúk a Bárány vérével és a végsőkig elmenő tanúságukkal (azaz azzal, hogy nem kímélték 

életüket mindhalálig) győzték le a Sátánt. A vértanúság tehát egyenlő az győzelemmel. A 

szenvedés nem szégyen, hanem Isten dicsőítése (vö. 1Pét 4,16). Ennek ellenére az első valódi 

encomiumot a vértanúságot illetően Antiokhiai Ignatiosz leveleiben olvassuk. Ignác az első 

olyan keresztény szerző, aki nem csupán utalásszerűen, hanem hosszan, és mondhatni 

módszeresen foglalkozik a vértanúság kérdésével. Ignatiosz hét levele leginkább abban 

különbözik minden más mártíriummal foglalkozó szövegtől, hogy azokban „első kézből” 

értesülünk egy olyan ember érzéseiről és gondolatiról, aki a mártírium előtt állt.634 Ignácot Kr. u. 

107-ben ítélték halálra (vadállatok elé vetettek Rómában). Útban Róma felé írta meg hét levelét 

                                                             
634 PESTHY-SIMON Mónika, Isaac, Iphigeneia, Ignatius. Martyrdom and Human Sacrifice, Budapest–New York, 
CEU Press, 2017, 119. 
 



212 
 

különböző gyülekezetekhez, illetve püspöktársához, Polükarposzhoz.  A rómaiakhoz írt levélből 

kiderül, hogy lehetősége lett volna arra, hogy megússza a vértanúságot, de kifejezetten azt kérte 

a gyülekezettől, hogy ne járjanak közben érte, mivel ezzel megfosztanák a halhatatlanság 

koronájától: 

„Minden egyháznak megírom és mindenkinek meghagyom, hogy önként halok meg Istenért635, 

ha meg nem akadályozzátok! Kérlellek titeket, jószándékotokkal ne legyetek alkalmatlanok 

nekem! Hagyjátok, hogy a vadállatok eledele legyek, melyek által lehetséges számomra Isten 

elérése! Isten gabonája vagyok, akit a vadállatok fogai őrölnek meg, hogy Krisztus tiszta 

kenyerének bizonyuljak.” (Ign.Rom. 4.1). 

A vértanúság öröm, mert azt jelenti, hogy a hívő valóban Krisztus tanítványává válik: 

„Örvendek a vadállatok fölött, melyek számomra készítettek, kívánom, hogy röviden végezzenek 

velem; csalogatni is fogom őket, hogy gyorsan faljanak fel, nehogy, mint néhány esetben 

megtörtént, megijedve hozzám se érjenek. Ha netán maguktól nem akarnák, kényszeríteni fogom 

őket. Bocsássatok meg nekem, én tudom, mi használ nekem! Most kezdek tanítvány lenni.” 

(Ign.Rom. 4.2). 

Megakadályozni a mártíriumot annyi, mint megakadályozni azt, hogy Ignác éljen, azaz 

Krisztushoz kerüljön. Meghalni – mártírium által – annyi, mint megszületni (ὁ δὲ τοκετός μοι 

ἐπίκειται, Ign. Rom. 6,1). Ha a gyülekezet segítene neki életben maradni, az azt jelentené, hogy a 

halálát kívánják (Ign.Rom. 6.2). A közbenjárás azt is jelentené, hogy a gyülekezet a Sátán pártján 

áll (Ign. Rom. 7.1).  Ignác úgy tekint a vértanúságára, hogy ezáltal Krisztust utánozza (Ign.Rom. 

6.3). Mint a makkabeus-kori Razis, vagy akár Pál, Ignác is áldozatnak látja a saját halálát. 

(kérleljétek Krisztust érettem, hogy eme eszközök által áldozatnak találtassam Isten előtt, 

λιτανεύσατε τὸν Χριστὸν ὑπὲρ ἐμοῦ ἵνα διὰ τῶν ὀργάνων τούτων θυσία εὑρεθῶ, Ign. Rom. 4.2). 

Igazat kell adnom Pesthy Mónikának, aki úgy látja, hogy Ignáctól nem állt távol az a 

meggyőződés, hogy áldozatából másoknak, a gyülekezeteinek is haszna származik, motivációja 

alapvetően mégiscsak személyes jellegű: a mártíriumot azért vállalja, hogy együtt lehessen 

                                                             
635 Kiemelés tőlem, LMI. 



213 
 

Krisztussal.636 Kivégzik ugyan (miként Jézust is), mégis ragaszkodik ahhoz, hogy gyülekezetei 

önkéntes halálként értelmezzék a halálát.637 

Látható, hogy Ignác nyelvezete mennyire hasonlít a Páléra. Meghalni számára az élet, 

mivelhogy a halál révén Krisztushoz kerülhet (vö. Fil 1,21).638 Ugyanakkor mártírhalála, 

akárcsak a Pálé, áldozat is (vö. Fil 2, 17–18). A halál mint menekülés, mint átváltozás, 

megszabadulás a test és vér börtönéből (vö. 1Kor 15) ugyancsak jelen van Pálnál, miként 

felfedezhető a görög, római, zsidó gondolkodásban is. Ekként Ignác nem kivétel, bár 

halálvágyát, mai olvastban, kétségkívül mazokistának és aberráltnak érzékeljük.639 A vértanúság 

– ez kétségtelen – az Újszövetség szerint is áldozat, megdicsőülés, Krisztus elnyerése, ám Ignác 

túlzó lelkesültsége a vértanúságra mégiscsak idegen az újszövetségi iratok világától. 

Némileg árnyaltabban kezeli a vértanúság kérdését a Polükarposz vértanúsága című, 2. 

századi irat,640mely a legkorábbi részletes mártír-történet. A mű egy levél formájában írt 

beszámoló Polükarposz mártíriumáról. A levél egy bizonyos Germanikosz mártíriumával 

kezdődik, aki legyőzte a gyávaságot, nem volt hajlandó áldozatot bemutatni az isteneknek, és 

ezáltal megmenekülni a haláltól, hanem önként és erővel rántotta magára a vadállatokat. Ugyanis 

„minél gyorsabban kívánt távozni az ő igazságtalan és törvénytelen életükből” (Pol. Mart. 3.1) 

Ez nem egyszerűen halálvágy, hanem megcsömörlés a római élettől, melyre Seneca műveiben 

látunk példát. Germanikosz ellenpárja egy Qiuntus nevű fríg, aki a vadállatok láttán 

elbátortalanodott, pedig ő volt az, aki saját magát és másokat is arra biztatott, sőt kényszerített, 

hogy önként adják fel magukat (ὁ παραβιασάμενος ἑαυτόν τε καί τινας προσελθεῖν ἑκόντας, Pol. 

Mart. 4,1). Ennek ellenére áldozatot mutatott be az isteneknek és így megmenekült a kínhaláltól. 
                                                             
636 PESTHY-SIMON Mónika, Isaac, Iphigeneia, Ignatius, 121. 
637  A szövegeket lásd VANYÓ László (szerk.), Apostoli Atyák, Budapest, Apostoli Szentszék, 1988, 181–182. Görög 
szöveg: Bible Works 10.  
638 Van olyan vélemény miszerint a mártírok abban a meggyőződésben vállalták az önkéntes halált, hogy így nem 
kell várakozniuk Ábrahám kebelén, vagyis nem alszanak, hanem egyenesen Krisztushoz kerülnek. Lásd Robin Lane 
FOX, Pagans and Christians, New York, Knopf, 1967, 435. Ez kevéssé valószínű. A természetes módon elhalálozott 
hívő alvása (vö. 1Thessz 4, 13–18) nem jelenti azt, hogy ők el lennének választva Krisztustól. A kérdésről bővebben 
lásd: LEDÁN M. István, A halál mint álom, 144–167. 
639 Vö. J.D. TABOR – Arthur J. DROGE, A Noble Death, 132. Vö. még HENTEN – FRIEDRICh, Martyrdom and Noble 
Death, 89–92. 
640 Vö. PESTHY-SIMON Mónika, Isaac, Iphigeneia, Ignatius, 126. Pesthy úgy látja, hogy Polükaposzból teljeséggel 
hiányzik Ignác égő vágya a vértanúságra. Valójában nem a vágy hiányzik, inkább arról van szó, hogy a szerző 
irtózik mindenfajta kierőszakolt, harsány mártíriumtól. Továbbá ugyancsak vitatható Pesthy azon állítása, hogy a 
Pol. Mart. és a későbbi mártír-akták szereplői nem csupán utánozni szerették volna Krisztust, hanem felülmúlni is. 
Nem valószínű, hogy Polükárposz máglyahalálát, égőáldozatát (ὁλοκαύτωμα, Pol. Mart. 14,1) szörnyűbbnek, 
fájdalmasabbnak, és ennek okán mintegy többnek vagy csodálatra méltóbbnak szándékozott láttatni a szerző. 



214 
 

A szerző megjegyzi, hogy éppen az ilyen esetek az oka annak, hogy „nem dicsérjük az önként 

előállókat, mert az evangélium nem így tanítja.” (Pol. Mart. 4,2). 

Ezzel szemben Polükarposz evangéliumi szellemben cselekedett, „megvárta ugyanis, 

hogy elárulják, miként az Úr is, hogy mi is így legyünk az ő utánzói, ne csak magunkra legyünk 

tekintettel.” (Pol. Mart. 1,2). Az igazi mártírium önkéntes ugyan, de nem kierőszakolt. A szerző a 

2,1-ben így fogalmaz: „minden Isten akarata szerinti tanúságtétel nemes és áldott.” Ez azt 

jelenti, hogy van nem Isten akarata szerinti mártírium is. A kifejezetten keresett és kierőszakolt, 

önbesúgás eredményeként véghezvitt vértanúság ellentétes Isten akaratával. Csak az a mártírium 

lehet nemes és áldott, melyet Isten követel meg, melyet quasi ő kezdeményez, és világos jelét 

adja (pl. azzal, hogy Polükarposzt besúgják) annak, hogy ezt várja el az embertől (vö. Plátón 

isteni jelzésével).641 A hamis mártírium az, amely csak önmagára tekint (Pol. Mart.1,2, vö. az 

1Kor 13, 3 szeretet nélküli önfeladásával).  

Polükarposzt a hívei meggyőzték, hogy rejtőzzön el, mivel kutakodtak utána a hatóságok, 

és a püspök ebbe bele is egyezett.  Kivégzése előtt három nappal azonban látomása volt: azt látta, 

hogy a vánkosát tűz emészti meg. Ez volt az isteni jelzés arra nézve, hogy el kell égettetnie. 

Ennek ellenére elrejtőzve maradt, és csupán rabszolgái árulása folytán (akiket kínvallattak) 

akadtak a nyomára. Bár még ekkor is elrejtőzhetett volna, megértette, hogy Isten mártíriumot vár 

el tőle. A városba, Szmirnába való hurcolása voltaképpen diadalmenetté lett, szamárra ültetve 

viszik az arénába, és éppen húsvét előtt egy nappal (Pol. Mart. 8,1). Vértanúsága Istennek tetsző, 

kedves, egészen égő áldozat volt (Pol. Mart. 14,1), „születésnap” (ἡμέρα γενέθλιος, Pol. Mart. 

18,3), melyen csodák történtek. Testét nem emésztette meg a tűz, azért a hóhér leszúrta, ám 

olyan mennyiségű vér ömlött a testéből, hogy eloltotta a tüzet (Pol. Mart. 16,1). 

A mű nem biztat mindenáron való mártíriumra. Polükarposz tanúskodott arról az 

evangéliumi tanításról, amiben a híveknek gyarapodniuk kell, miközben „jó sorsuk van” (azaz 

nem szenvednek vértanúságot, Pol. Mart. 22,1). Persze, ha Isten úgy kívánja – de csakis akkor! –

nekik maguknak is rá kell találniuk Polükarposz nyomaira (Pol. Mart. 22,1b).642 

                                                             
641 TABOR – DROGE, A Noble Death, 134. 
642 Magyar szöveg: VANYÓ László (szerk.), Vértanúakták és szenvedéstörténetek, Budapest, Apostoli Szentszék, 
1984, 45–54. Görög szöveg: Bible Works 10. 
 
 
 



215 
 

Tertullianusról a következő alfejezetben bővebben is szó lesz, itt csupán azon gondolataival 

foglalkozunk röviden, melyekből kiderül, hogy Ignáchoz hasonlóan ő is már-már aberrált 

lelkesültséggel beszélt a vértanúságról. Számára az élet semmi, és semmi nem számít, csupán az, 

hogy a hívő miharabb kimenekülhessen belőle (nihil nostra refert in hoc aevo nisi de eo quam 

celeriter excedere, Tert. Apol. 41.5). Tertullianus elismeri, hogy több görög-római szerző 

(Diogenész, Cicero, Seneca) buzdít a halál és a fájdalom türelmes elviselésére, ám messze nem 

találnak annyi tanítványra, mint Krisztus a tettekkel tanító keresztényekben. A vértanúság által a 

keresztények elnyerik bűneik teljes bocsánatát, ezért vágyódnak rá, és köszönettel tartoznak 

kivégzőiknek. Miközben a pogányok azt gondolják, hogy a keresztények halála büntetés, ők 

maguk feloldozásként tekintenek rá (Tert. Apol. 50. 14–16).643 Nos, úgy tűnik, hogy Tertullianus 

számára az élet legjobb esetben is jelentéktelen volt, a legrosszabb esetben pedig gonosz 

dolog.644 Fentebb ismertetett gondolataiban leginkább a görög, és főleg római taedium vitae-re, 

illetve Senecára ismerünk, mintsem az Újszövetség (vagy akár Pál) élettel és halállal kapcsolatos 

gondolataira. 

 

7.5.2. A kiprovokált mártírium/az önfeljelentő vértanú 

 
A vértanúk halála abban az esetben is önkéntesnek számított, ha kényszer hatására történt, mivel 

a tagadás árán dönthettek volna az életben maradás mellett. Számtalan mártír-akta számol be 

arról, hogy a hatóságok elé hurcolt keresztényeknek felajánlották, hogy amennyiben áldozatot 

mutatnak be az isteneknek, életben maradhatnak. A Karposz, Papülasz és Agathoniké 

vértanúsága görög változata szerint például Karposzt és Papülaszt a pergamoni helytartó elé 

vezették és felszólították őket, hogy mutassanak be áldozot az isteneknek. Az eset Marcus 

Aurelius idejében, 161–169 között, Asia provincia prokonzulának pergamoni 

látogatásakor történt. Miután mindketten megtagadták az áldozat bemutatását, kínpadra vonták, 

majd megégették őket. Karposz kivégzése közben mosolyog, mivel látja az Úr dicsőségét, 

Papülasz pedig imádkozva adja ki a lelkét, mint Jézus (vö. Jn 19,30).645 Mindketten Jézus valódi 

utánzóinak bizonyulnak. Az ilyen vértanúk az egyházatyák egybehangzó véleménye szerint nem 

                                                             
643 Magyar szöveg: VANYÓ László (szerk.), Tertullinaus művei, Ókeresztény Írók 12, Budapest, Apostoli Szentszék, 
1986, 133. 148–149. Latin szöveg: https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.apol.shtml (utolsó letöltés: 
2025.05.26). 
644 Vö. TABOR – DROGE, A Noble Death, 129. 
645 VANYÓ László (szerk.), Vértanúakták és szenvedéstörténetek, 116–118. 

https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.apol.shtml


216 
 

akaratuk ellenére szenvedtek, hanem saját akaratukból, mivel szabadságukban állt, hogy ne 

szenvedjenek. Ilyen vértanúkat – írja Krüszosztomosz – a pogány világ nem tud felmutatni. 

Szókrátész ugyan kiitta a bürökpoharat, ám bürökpoharat inni olyan, mint álomba szenderülni, 

sőt jobb is, mint az álom, a vértanúk viszont hatalmas kínokat álltak ki, nemesebbek, bátrabbak, 

és önként, szabad akaratukból vállalták a kínhalát.646 

Vannak azonban olyan vértanú-történetek is, melyekben a mártírok halála nem csupán 

abban az értelemben önkéntes, hogy választhatták – persze tagadás árán – az életet, hanem abban 

az értelemben önkéntes, hogy ők maguk – mindenféle kényszer nélkül – mentek elébe a 

mártíriumnak. A fentebb említett Karposz, Papülasz és Agathoniké vértanúsága elbeszéli 

Agathoniké esetét is, akiről egyébként a szöveg nem állítja egyértelműen, hogy keresztény volna. 

Gondolhatnánk akár arra is, hogy ő egy pogány szemlélő. Agathoniké, látva Karposz és Papülasz 

halálát, Karposzhoz hasonlóan ő is megpillantotta az Úr dicsőségét, ezt pedig mennyei hívásnak 

vette, levetette a ruháját, és önként lépett a tűzbe. Vértanúsága valójában meghívás a mennyei 

lakomára: „ezt a lakomát nekem készítették, részesülnöm kell benne, ennem kell a dicsőséges 

lakomából!”. A körülállók hiába kérik, hogy legyen tekintettel a fiára, ő ezt válaszolja: „van 

Istene, aki irgalmazhat neki”.647  

A 2–4 századok közötti időszakból több hasonló eset is feljegyzésre került. Euszebiosz 

beszámolója szerint a Decius-féle üldöztetések idején Alexandriában többen is úgy kerülték el az 

esetleges elfogatást és kínvallatást, hogy levetették magukat a háztetőről, mivel úgy vélték, hogy 

„a halál nyereség az istentelenek kegyetlenségével szemben.”648 Az elhúzódó kínvallatás 

elkerülése végett megy a halál elébe Apollónia, akit ugyancsak az alexandriai üldöztetések során 

fogtak el. Az idős szüzet addig ütötték, amíg összes fogát ki nem verték, aztán máglyát 

gyújtottak, és azzal fenyegették, hogy elevenen égetik meg, ha nem tagadja meg a hitét. 

Apollónia minden jel szerint attól is tarthatott, hogy a kínvallatás során esetleg istenkáromlásra 

kényszerül, ezért arra hivatkozva, hogy gondolkodási időt kér, „kicsit hátrahúzódott, aztán a 

tűzbe vetette magát és elhamvadt.”649 Ugyancsak Euszebiosz meséli el egy antiókhiai nő és két 

szűz leánya esetét, akik elrejtőztek az üldözések elől, ám csapádba csalták őket, és a katonák 

                                                             
646 Lásd Chrys. Ad 1 Cor 4,1. Angol szöveg: Joannes CHRYSOSTOMUS, In Divi Pauli Epistolam ad Corinthios 
Priorem, Oxford–London, Parker–Rivington, 1847. 
647 VANYÓ László (szerk.), Vértanúakták és szenvedéstörténetek, 119. 
648 VANYÓ László (szerk.), Euszebiosz Egyháztörténete, Budapest, Apostoli Szentszék, 1983, 363 (Euszebiosz 
Egyháztörténete 8.12.2). 
649 VANYÓ László (szerk.), Euszebiosz Egyháztörténete, 285 (Euszebiosz Egyháztörténete 6.41.7). 



217 
 

kezébe kerültek. Az asszony hosszan ecseteli lányainak, hogy milyen szenvedés és megaláztatás 

várna rájuk, ti. a „minden szörnyűségnél elviselhetetlenebb” prostitúció. Magát és lányait is arra 

biztatta, hogy még azt se tűrjék el, hogy fülükkel hallgassák ezt a szörnyűséget, mivel a 

prostitúcióra való kényszerítés azt jelentené, hogy a lelküket a démonok szolgálatába állítják, 

ami pedig „minden halálnál és minden pusztulásnál rosszabb.” Az asszony szerint ezt a 

szörnyűséget az ő helyzetükben csak egyféleképpen lehet elkerülni, mégpedig úgy „ha az Úrhoz 

menekülnek”.650 Arra kérték a katonákat, hogy egy kissé távolodjanak el tőlük és „a mellettük 

rohanó folyóba vetették magukat.”651 Semmiféle kényszerítő körülmény nem áll fenn azonban 

Euplus esetében, aki egy kihallgatáson, melyen nem ő volt a vádlott, hirtelen kiáltozni kezdett: 

„keresztény vagyok, és Krisztus nevéért meg akarok halni!” Felszólították, hogy lépjen a 

kihallgatási terembe, ahová ő, az evangéliumot tartva a kezében, be is lépett, minekutána 

fővesztésre ítélték.652 Az eset a Diocletianus-féle üldöztetések idejében történt. A palesztinai 

vértanúk aktája szerint, ugyancsak Diocletianus idejében, hat fiatal először megkötözte magát, 

majd a helytartó elé futott azzal, hogy keresztények, és a vadállatok eledelévé kívánnak lenni. 

Később két másik is csatlakozott hozzájuk. A helytartó lefejeztette őket.653 

 A fenti beszámolókból kiderül, hogy háromféle keresztény mártírról beszélhetünk: 1) akit 

elfogtak/feljelentettek, és kivégeztek. Az ilyenek halála ennek ellenére önkéntesnek nevezhető 

(és annak is nevezték), mivel a hit megtagadása árán, életben maradhattak volna. 2) akik önként, 

mindenféle kényszerítő körülmény nélkül „jelentkeztek” a vértanúságra. 3) akik a hit 

megtagadásának vagy a további kínzások elkerülése végett elébe siettek a haláluknak.654 Robin 

Lane Fox szerint különösen a fiatalok és az egyszerűbb hívők körében volt népszerű a mártírium. 

A jutalom és az elismerés tette számukra vonzóvá. Minek életben maradni, ha a halál nyereség, a 

vértanúság Krisztushoz visz, és az élet különben is sóhajtozás a testben (vö. 2Kor 5,4)?655 A 

megállapítás miszerint főleg fiatalok és egyszerű emberek váltak vértanúkká, nem egészen 

helytálló. Keresztény értelmiségiek is igen nagyra értékelték a mártíriumot, illetve idős emberek 

is gyakran lettek vértanúvá. A mártír-aktákból és Euszebiosz egyháztörténetéből az is kiderül, 

hogy nem csupán azokról a mártírokról szólnak a csodálat hangján, akik a tagadás helyett 

                                                             
650 Kiemelés tőlem, LMI. 
651 VANYÓ László (szerk.), Euszebiosz Egyháztörténete, 363–364 (Euszebiosz Egyháztörténete 8.12.3–5). 
652 VANYÓ László (szerk.), Vértanúakták és szenvedéstörténetek, 225. 
653 VANYÓ László (szerk.), Vértanúakták és szenvedéstörténetek, 300–301 (A palesztinai vértanúk. 3.2–4). 
654 Vö. TABOR – DROGE, A Noble Death, 156. 
655 Robin Lane FOX, Pagans and Christians, 141–142. 



218 
 

kényszerhelyzetben a halált választották, hanem azokról is, akik a gyalázat vagy a további 

kínvallatás elkerülése végett elébe mentek a haláluknak, sőt azokról is, akik önként adták fel 

magukat, azaz önként „jelentkeztek” a mártíriumra. Az olyan mártíriumot azonban, melyet maga 

a mártír kezdeményezett, már a Polükarposz vértanúsága c. irat is hamis vértanúságnak 

tekintette. A továbbiakban röviden megvizsgáljuk, hogy az első évszázadok nagy keresztény 

teológusai miként vélekedtek az „önfeljelentő” mártírról. 

 Alexandriai Kelemen egyrészt kritizálja a gnosztikusok gyáva életszeretetét, akik szerint 

minden vértanú öngyilkos (φονέα δὲ εἶναι αὐτὸν ἑαυτοῦ καὶ αὐθέντην, azaz saját kezével döfő), 

másrészt azt is helyteleníti, ha valaki önként a halálba siet. Az ilyeneket Kelemen nem is tekinti 

valódi keresztényeknek. Ők a „halál atlétái”, akik a Teremtő iránti gyűlöletből buzgón adják 

magukat a halálra. Álljon itt egy hosszabb idézet annak illusztrálására, hogy mit gondolt 

Kelemen az „önfeljelentő vértanúkról”:  

„Azt mondjuk, hogy ezek az emberek tanúság nélkül […] végeznek magukkal, még akkor is, ha 

hivatalosan kivégzik őket. Mert nem őrzik meg a hűséges tanúság jellegzetes jegyét, mert nem 

ismerik a valódi Istent, hanem átadják magukat egy hiábavaló halálnak, mint az indusok 

gümnoszofistái a haszontalan tűznek.”656  

Úgy tűnik, Kelement éppúgy bosszantotta a teátrális mártírium, mint Marcus Aureliust.657Aki 

kényszerítés nélkül áll az ítélőszék elé, bűnössé válik a saját halálában. Ugyanez a helyzet azzal 

is, aki nem kerüli el az üldözést, hanem merészségből elfogatja magát. Az ilyen személy 

bűnrészessé válik az üldöző bűntettében. Azok pedig akik provokációt is alkalmaznak 

(προσερεθίζοι – ingerel), teljesen bűnösök, akik kihívják maguk ellen a vadállatokat.658 A valódi 

mártírok azok, akik a helyes értelemmel összhangban megvédik magukat; aztán, ha Isten valóban 

hívja őket, azonnal megadják magukat, és megerősítik a hívást (τῷ ὄντι καλέσαντος τοῦ θεοῦ 

προθύμως ἑαυτοὺς ἐπιδιδόντες). Ezzel szemben a hamis mártírok alkalmat szolgáltatnak 

                                                             
656  Stromateis 4.16.3–17.3. Fordítás tőlem: LMI. Angol szöveg: Alexander ROBERTS– James DONALDSON – A. 
Cleveland COXE (eds.), Ante-Nicene Fathers, Vol. 2 , Buffalo, Christian Literature Publishing Co., 1885. Görög 
szöveg: CLEMENS ALEXANDRINUS, Stromata, Buch I–VI, Berlin, Akademie-Verlag, 1985. 
657 Marcus Aurelius szerint ugyan nagyszerű lélekre vall, ha az ember kész megválni a testtől, de ennek személyes 
meggyőződésből kell fakadni és nem puszta ellenellásból (μὴ κατὰ ψιλὴν παράταξιν), mint a keresztényeknél. Az 
önkéntes halálnak tragikus póztól mentesnek (ἀτραγῴδως) kell lennie. Lásd MARCUS AURELIUS, Elmélkedései, 
Bukarest, Téka, 1983, 118–188 (11.3). Görög szöveg: MARCUS AURELIUS, M. Antonius Imperator Ad Se Ipsum, Jan 
Hendrik Leopold in aedibus B. G. Teubneri, Leipzig. 1908. 
658  Stromateis 4.77.1.  



219 
 

maguknak, és belerohannak a veszélyek sűrűjébe.659  Kelemen szerint tehát azok, akik önként, 

kényszer nélkül állnak bíróság elé valójában öngyilkosok. A hívő embernek nem szabad 

provokálnia a hatóságokat, meg kell védenie magát az üldözésektől, és a mártíriumot csak akkor 

kell vállalnia – ám akkor mindenképpen kell! – ha Isten félreérthetetlen jelét adja annak, hogy 

ezt kívánja meg tőle. Maga Kelemen az alexandriai üldöztetések alatt (202–203) elhagyta a 

várost. Ezt értékelhetjük úgy, hogy a saját elveivel összhangban cselekedett, ám némi 

rosszhiszeműséggel arra is gondolhatnánk, hogy azért tett éles különbséget valódi és hamis 

mártírium között, mert utólag igazolni kívánta magát, amiért nem vállalta a mártíriumot. 

Kelemen érve az, hogy nem kapott isteni jelet a vértanúságra.660  

Tertullianusszal kapcsolatban fentebb már láthattuk, hogy mennyire lelkesülten beszél a 

vértanúságról. Az Apologiában azt írja, hogy a keresztények egyenesen vágyódnak a 

vértanúságra. Négy másik művébe beleolvasva kiderül, hogy a latin egyházatya Kelemennel 

ellentétben nagyon is pozitívan értékelte a „halál atlétáit”, és a csodálat hangján beszél azokról, 

akik a halálba siettek. Scapulához című művében arról értekezik, hogy a keresztények már a 

közösséghez való csatlakozásukkor számolnak a vértanúsággal, sőt elébe is rohannak (etiam 

ultro erumpentes), mert jobban örülnek annak, ha elítélik, mint annak, ha felmentik őket.661 

Elismerően szól azokról az észak-afrikai keresztényekről, akik Arrius Antoninus prokonzulásga 

idején (211–213),662 kényszer nélkül, önként kívántak vértanúkká lenni. Erre még a kegyetlen 

keresztényüldöző prokonzul is így reagált: „nyomorultak, ha meg akartok halni, vannak 

szakadékok és kötelek.”663 Tertullianus szerint tehát a mártíriumnak elébe lehet menni, mi több: 

siettetni kell. Mégpedig azért, mert a vértanúság a világból való menekülés eszköze. A 

börtönben, előzetes fogságban levő mártírokat azzal vigasztalja, hogy maga a világ a börtön, ők 

pedig voltaképpen el lettek különítve a világtól (auferamus carceris nomen, secessum vocemus). 

A börtön egy olyan „védett hely”, ahol a hívőnek nem kell látnia a bálványokat, valamint a 

tisztátalan pogány ünnepeket.664 A skorpiócsípések ellenszere című munkájában azt írja, hogy a 

                                                             
659 Stromateis 7.66.1-4. Görög szöveg: CLEMENS ALEXANDRINUS, Stromata, Buch VII–VIII, Leipzig, J. C. 
Hinrichs’sche Buchhandlung, 1909. 
660 Vö. TABOR – DROGE, A Noble Death, 143. 
661 Tert. Ad Scap. 1.1–2. Magyar szöveg: VANYÓ László (szerk.), Tertullianus művei, Budapest, Apostoli Szentszék, 
1986, 357. Latin szöveg: https://www.tertullian.org/latin/ad_scapulam.htm (utolsó letöltés: 2025.05.31). 
662  VANYÓ László (szerk.), Tertullianus művei, 938. 
663 Tert. Ad Scap. 5.1. 
664 Tert. Ad Mart. 2.7. VANYÓ László (szerk.), Tertullianus művei, 326. Latin szöveg: 
https://www.tertullian.org/latin/ad_martyres.htm (utolsó letöltés: 2025.05.31). 

https://www.tertullian.org/latin/ad_scapulam.htm
https://www.tertullian.org/latin/ad_martyres.htm


220 
 

keresztség után az embert a világ elveszejtéssel fenyegeti, ezért Isten menekvésként adja a 

vértanúságot mint a vérben való keresztséget. A mártírium orvosság (remedia), segítség 

(consilia), második újjászületés (secunda regeneratio), mely által az ember biztosan elnyeri az 

üdvösséget. A vértanúság kikerülhetetlen és hasznos is, mert Isten parancsolja.665 Ez utóbbi 

művéről szokták azt gondolni, hogy a szerző már montanistaként írta.666 Úgy tűnhet, hogy a 

„premontanista” Tertullianus elfogadta, hogy az üldözések elől el lehet menekülni. A türelem 

keresztény erénye (patientia) ugyanis nemcsak a kínok elviseléséhez szükséges, hanem a 

menekülés nehézségeinek (incommoda fugae) vállalásához is.667 Ugyanúgy tűr a vértanú, mint 

az, aki a vértanúság helyett a menekülést választja. Az üldözésekre tehát háromféle válasz 

lehetséges: tagadás, mártírium és menekülés. Az újabb kutatások azonban megkérdőjelezik, hogy 

Tertullianus átállt volna a montanistákhoz.668 Így az a tény, hogy későbbi írásaiban már 

helyteleníti az üldözések előli menekülést nem montanista kötődésével lenne magyarázható. 

Mindenesetre A menekülés az üldözés idején című írásában így fogalmaz: „nem szabad 

menekülni az üldözés idején. (…) Nem szabad elkerülni, mert jó; szükségképpen jó mindaz, amit 

Isten annak lát”.669 Nincs tehát szükség az isteni jel bevárására, az üldöztetés gyakorlatilag 

felhívás a mártíriumra.670 Tertullianus egyébként „jó vénségében” halt meg,671 elkerülve az általa 

kívánatosnak, második újjászületésnek tartott mártíriumot. 

Órigenész vértanúsággal kapcsolatos meglátásai sokkal inkább hasonlítanak 

Tertullianuséra, mint a Kelemenére, alexandriai elődjére. A Buzdítás a vértanúságra című 

munkájában, melynek apropója a 235-ös caesarai üldözés,672 úgy fogalmaz, hogy a hívő vízzel és 

Szentlélekkel ugyan még egyszer nem keresztelkedhet meg a bűnök bocsánatára, viszont 

keresztségül adatik neki a „vértanúság fürdője”. A hívőnek az a becsvágya, hogy viszonozhassa 

azokat a jótéteményeket, melyeket Istentől kapott. Az egyetlen némileg egyenértékű viszonzás 

pedig csakis a vértanúság lehet. A mártírium tehát fizetség Isten jótéteményéért. Ezen kívül a 

                                                             
665 Tert. Scorp. 6.9–11. VANYÓ László (szerk.), Tertullianus művei, 395. Latin szöveg: 
https://www.tertullian.org/latin/scorpiace.htm (utolsó letöltés: 2025.05.31). 
666  Lásd Timothy D. BARNES, Tertullian: A Historical and Literary Study, Oxford, Clarendon Press, 1985, 172. 
667 Tert. De patientia 13.6. VANYÓ László (szerk.), Tertullianus művei, 56. Latin szöveg: 
https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.patientia.shtml (utolsó letöltés: 2025.05.31). 
668 Todd  D. STILL, Tertullian and Paul, London, Bloomsbury Academic, 2013, 46. Vö. HIERONYMUS, De viris 
illustribus, Freiburg–Leipzig, Akademische Verlagsbuchhandlung, 1895, 32. 
669  Tert. De fuga in persecutione 4.1. VANYÓ László (szerk.), Tertullianus művei, 367. 
670  Vö. TABOR – DROGE, A Noble Death, 148. 
671 Lásd HIERONYMUS, De viris illustribus, 32. 
672 Vö. TABOR – DROGE, A Noble Death, 149. 
 

https://www.tertullian.org/latin/scorpiace.htm
https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.patientia.shtml


221 
 

vértanúk bűnbocsánatot is szereznek azok számára, akik hozzájuk imádkoznak: „a Jézus 

megvallása miatt bárddal lefejezett vértanúk lelkei sem hiába vannak jelen a mennyei oltárnál, 

hanem bűnbocsánatot nyernek azok számára, akik hozzájuk imádkoznak”. 

Órigenész igen szellemes exegézissel érvel a mártírium mellett. Ellene szólna ugyanis az 

evangéliumi beszámoló miszerint Jézus azt kérte az Atyától, hogy távoztassa el tőle a poharat. 

(Mt 26,39; Mk 14,36; Lk 22,42). Ám Jézus Órigenész szerint valójában azt kéri: ezt a poharat. 

Vagyis nem a mártíriumntól ódzkódik, hanem annak egyik fajtájától, eszközétől, ti. a kereszttől, 

mert különben így fogalmazott volna: a poharat. Azaz Jézus az Atyától voltaképpen a 

kereszthalálnál keményebb kínszenvedést kért.673 Órigenész Tertullianushoz hasonlóan úgy 

gondolta, hogy az üldözések elől nem szabad elmenekülni. A Párbeszéd Hérakleidésszel című 

művében így vall: „így hát kész vagyok meghalni az igazságért, megvetem az úgynevezett halált, 

ha közeleg: jöhetnek vadállatok, jöhet kereszt, jöhet tűz, jöhetnek kínzások, én tudom, hogy amint 

meghalok, eltávozom a testből, és Krisztusnál fogok nyugodni.”674  A különbség kettejük között 

az, hogy Órigenész voltaképpen vértanúként halt meg, még ha nem is végezték ki. 

Letartóztatásával a hatóságok célja az volt, hogy válogatott kínzásokkal hitehagyásra bírják. 

Decius halála után ugyan kiengedték a börtönből, ám Órigenész, az elszenvedett tortúrák 

következményeként, nem sokkal később  elhalálozott.675 

  

7.6. Ágoston és az öngyilkosság 

 

Ágoston öngyilkossággal kapcsolatos nézeteit három műve, nevesen a Donatisták 

megjavításáról, a Gaudentius ellen, illetve az Isten városáról című munkái alapján fogjuk 

megvizsgálni. Az előbbi két művében arra derül fény, hogy mit gondolt Ágoston a kiprovokált 

mártíriumról, az utóbbi, több fejezeten keresztül, inkább arra világít rá, hogy miként vélekedett 

az egyházatya általában az öngyilkosságról. 

A Diocletianus féle nagy üldözést követően (303–305) azokat a püspököket, akik átadták 

a szent iratokat elégetésre, az üldözések megszűnése után árulóknak (traditores) tartották. Főleg 

az észak-afrikai donatisták szegültek szembe az árulónak tartott püspökökkel. Az egyház 

                                                             
673 Origen. Ex. ad  Mart.  28; 30. VANYÓ László (szerk.), Órigenész az imádságról és a vértanúságról, Budapest,  
Apostoli  Szentszék, 1997, 190.193. 
674 Orig. Dial. Cum Heracl. VANYÓ László (szerk.), Órigenész az imádságról és a vértanúságról, 241. 
675 Vö.VANYÓ László (szerk.), Euszebiosz Egyháztörténete, 281 (Euszebiosz Egyháztörténete 6.39.1). 



222 
 

üldözése ugyan megszűnt Konstantin ediktumával, a donatisták számára azonban az üldözések 

nem értek véget. Ezeket a donatistákat már nem a pogányok üldözték, hanem a keresztények, 

keresztény császárok engedélyével. A donatisták pedig sok esetben inkább öngyilkosok lettek, 

mintsem hogy áttérjenek a katolikus hitre.676 Ágoston beszél olyan donatistákról, akik az 

üldözések alatt maguk ajánlották fel magukat lemészárlásra, azzal fenyegetőzve, hogy ha nem 

ölik meg őket, ők végeznek üldözőikkel. Mások, ha nem tudták kicsikarni, hogy megöljék őket, 

tűzbe vagy folyóba vetették magukat. Ágoston szerint erre maga az ördög tanította őket, akik az 

Urat is megpróbálta rávenni arra, hogy levesse magát a templom párkányáról.677 Az egyházatya 

fanatizmusnak tartja Gaudentius, donatista püspök elszántságát, aki immár „katolikus nyomásra” 

azzal fenyegetőzött, hogy magára gyújtja a templomot, ahová elbarikádozta magát. A püspök 

Ágoston által idézett szavaiból viszont kiderül, hogy Gaudentius egyáltalán nem valamiféle 

perverz halálvágyból vagy fanatizmusból szándékozott magára gyújtani a templomát. Csak 

abban az esetben döntene az önkezű halál mellett, ha erőszakot alkalmaznának vele szemben. 

Nyilván attól tarthatott – miként sok más elődje is – hogy a kínvallatás során hitehagyást 

követhetne el. Gaudentius szerint csakis ilyen szorult helyzetben van joga a hívőnek megölni 

magát, mivel így „nem elválasztja magát az Istentől, hanem kinyilvánítja iránta való 

elkötelezettségét”. Kényszer nélkül természetesen őrület lenne a halálba sietni (nemo est enim 

tam demens, qui nullo impellente festinet ad mortem).678 Augustinus ellenérve, hogy Gaudentius 

és a hozzá hasonlók nincsenek életveszélyben, és nem állnak kényszer alatt. Megtalálhatnák a 

menekülés útját azáltal, hogy a katolikus hitre térnek. Ezért aztán egy eretnek semmiképpen sem 

lehet mártír. A donatisták nem a bibliai hősökre, Sámsonra vagy Raziszra hasonlítanak, hanem 

Júdásra, és ők az igazi árulók (traditores).679 A Konstantin előtti mártírok egy igaz ügyért, az 

Isten dicsőségéért adták az életüket, a donatisták halála viszont halálba sietés (ad mortem 

festinatio), illetve saját maguk megölése, azaz öngyilkosság (se ipsum occidere, ipsos necare).680
 

Ágoston retorikája azonban igencsak álságos. Az ágostoni logika mentén valójában a korábbi 

mártírok sem lehetnének mártírok, hiszen a legtöbbjük tagadás árán megmenthette volna az 

életét. Ám miként alább látni fogjuk, Ágoston mégsem egészen feketén-fehéren gondolkodik: 
                                                             
676  Vö.TABOR – DROGE, A Noble Death, 168. 170. 
677 August. De correct. Donat. 3.12. Angol szöveg: Marcus DODS (ed.), The Works of Aurelius Augustine, vol.3., 
Edinburgh, T and T Clark, 1872. 
678 August. Contr. Gaudent. 1.6.7. Latin szöveg: https://www.augustinus.it/latino/contro_gaudenzio/index.htm 
(utolsó letöltés: 2025.05.03). 
679 August. Contr. Gaudent. 1.37.49. 
680 August. Contr. Gaudent. 1.11.12; 1.37.49. A szövegeket idézi: TABOR – DROGE, A Noble Death, 172–173. 

https://www.augustinus.it/latino/contro_gaudenzio/index.htm


223 
 

azokkal a Konstantin előtti mártírokkal kapcsolatban, akik a gyalázat elkerülése végett elébe 

siettek a haláluknak, igencsak óvatosan fogalmaz. 

Miként azt a 3.1. fejezetben láthattuk, egy fiatal római nő, Domitilla, más nőkkel együtt, 

öngyilkosságot követett el, hogy megelőzze a rá váró gyalázatot (megerőszakolást). Az esetre 

feltehetően egy gót betörés során került sor. 410-ben ugyanis a gótok betörtek Rómába. A 

pogányok pedig a keresztényeket okolták a történtekért. Úgy vélték, hogy a gót betörés büntetés 

azért, hogy Róma elhanyagolta az istenek tiszteletét.681 A betörés során történt öngyilkossági 

esetek a pogányság szemében a római eüszebeia és virtus bizonyítékának számítottak. Ágoston 

szerint azonban azok a pogány nők, akik öngyilkosságot követtek el (se occidere, mors 

spontanea), hogy elkerüljék az erőszakot, nem jártak el helyesen, tettük valójában gyilkosság 

(homicida), és a Júdás tettével egyenértékű, aki öngyilkosságával tetézte az árulás bűnét.682 Nem 

követhet el az ember önmagával szemben bűnt azért, hogy más ne követhessen el vele szemben 

bűnt (pl. erőszakot). Ha valaki, azért hogy elkerülje az erőszakot, önként végez magával, elkövet 

egy biztos bűnt, míg az erőszak bizonytalan, mivel nem biztos, hogy meg fog történni.683 A ne ölj 

parancsolat, mivel nincs arról szó, hogy az ember csak a felebarátját nem ölheti meg, önmagunk 

megölésére is vonatkozik.684 De akkor mi a helyzet Sámsonnal? Ágoston szerint neki a Lélek 

titokban önmaga elpusztítását parancsolta meg.685 Ennél is kényesebb kérdésnek számított, hogy 

miként lehet azokra a keresztény nőkre tekinteni, akik Konstantin előtt, az üldöztetések idején, 

éppúgy vetettek véget az életüknek, mint a gót betöréskor a pogány nők? Ágoston válasza az, 

hogy őket szentként tiszteli az egyház. Arra nézve, hogy ők is elkövették-e esetleg önmaguk 

megölésének a bűnét, Ágoston óvatosan így fogalmaz: „nem mernék elhamarkodott ítéletet hozni 

az esetükben. Lehet, hogy isteni utasításra és engedelmességből cselekedtek, és nem tévedésből.“ 

Mindenesetre hozzáteszi, hogy a más bűne miatt nem kell senkinek öngyilkossá lennie (pl. ha 

erőszakkal fenyegetik). Senkinek sem kell öngyilkossá lennie a saját maga által elkövetett bűnért 

sem (pl. Júdás, mert így nincs esélye a bűnbánatra). És nem kell öngyilkosnak lenni az élet után 

remélt jobb élet utáni vágy miatt sem, mivel az (örök) életben nem részesülhetnek azok, akik 

                                                             
681 Vö. TABOR – DROGE, A Noble Death, 173. 
682 August. Civ. Dei. 1.16–17. Magyar szöveg: SZENT ÁGOSTON, Isten Városáról, 92. Latin szöveg: 
https://www.thelatinlibrary.com/august.html (utolsó letöltés: 2025.05.03). 
683 August. Civ. Dei. 1.16.18. SZENT ÁGOSTON, Isten Városáról, 95–96. 
684 August. Civ. Dei. 1.20. SZENT ÁGOSTON, Isten Városáról, 100–101. 
685 August. Civ. Dei. 1.21. SZENT ÁGOSTON, Isten Városáról, 102. 

https://www.thelatinlibrary.com/august.html


224 
 

felelősek a saját halálukért (reos suae mortis melior post mortem vita non suscipit).686 A 

közkeletű sztoikus állásponttal szemben, ti. hogy az öngyilkosság szenvedés, gyalázat estén a 

lélek nagyságára vall (magnitudo animi), Ágoston úgy látja, hogy az öngyilkosság éppen a lélek 

gyengeségét bizonyítja, minthogy nem képes elviselni a szenvedéseket.687  

Mit mond végül is Ágoston? Az öngyilkosság tilos, viszont mártíriumnak számít, ha az 

önkéntes halál egy igaz ügyért, és Isten jelére történik. Ilyen mártíriumra azonban a jelenben 

nincs szükség. Ágoston megtagadja a mártíriumot mind a donatistáktól, mind pedig a 

pogányoktól. Ők nem isteni jelre cselekedtek és cselekednek. A pogányok és a donatisták 

egyszerűen öngyilkosok, a Konstantin előtti orthodox keresztények mártírok.688 Természetesen 

nem Ágoston volt az első keresztény teológus, aki éles különbséget tett öngyilkosság és 

mártírium, hamis és valódi vértanúság között. Ezt már Alexandriai Kelemen, sőt Polikárp is 

megtette. Ágoston volt viszont az első teológus (mi több: az első olyan gondolkodó), aki 

határozottan kijelentette, hogy az önkéntes halál minden körülmények között bűnnek számít. 

Ezen mit sem változtat az, hogy Sámson vagy a gyalázat elől öngyilkosságba menekülő 

keresztény nők esetében óvatosan fogalmaz. A mártíroknak kultusza lett, – Ágoston pedig egész 

egyszerűen nem varrhatott öngyilkosságot sem a szentíró által megdicsért bibliai Sámson (Bír 

16,30), sem az egyház szentként tisztelt mártírjainak a nyakába. 

 

Összegzés 

 

Máté evangélista, akárcsak az ószövetségi szentírók többsége az öngyilkossági esetek 

beszámolóiban, minden szerzői kommentár nélkül beszéli el Júdás öngyilkosságát. Bő 

háromszáz évvel később Ágoston már úgy kommentálja az esetet, hogy Júdás egy gyilkost ölt 

meg, ám nem csupán Krisztus halálában vétkes, hanem a sajátjában is. Egyik bűnnel a másikat 

tetézte. Máté riportszerű elbeszélésétől hosszú út vezetett Ágoston elvágólagos kommentárjáig. 

Dolgozatunk utolsó nagy fejezetében, még ha nagy ugrásokban is, ezt az utat jártuk be. 

Elsőként Júdás öngyilkosságának elbeszélését vizsgáltuk meg, melyben valóban nem 

érezni semmiféle negatív értékítéletet az evangélista részéről Júdás önakasztásával kapcsolatban, 

                                                             
686 August. Civ. Dei. 1.26. SZENT ÁGOSTON, Isten Városáról, 110–111. 
687 August. Civ. Dei. 1.22. SZENT ÁGOSTON, Isten Városáról, 103. 
688 Vö. TABOR – DROGE, A Noble Death, 180. Vö. még Georges MINOIS, Istoria sinuciderii, 34–35. 
 



225 
 

ám az nyilvánvaló, hogy Júdás alakjában Máté a bukott tanítvány szomorú és elkerülhetetlen 

sorsát szándékozott bemutatni. Máté szerint az a tanítvány, aki elbukik, szükségszerűen 

megbánja tettét, ám ennek ellenére zsákutcába fut az élete. Az áruló sorsa nem pusztán a halál 

(és nem is a dicstelen, szégyenteljes halál, hiszen a Jézusé is az), hanem – szemben a 

mártíriummal, a másokért vállalt halállal – az értelmetlen, hiábavaló halál. 

Röviden foglalkoztunk az Újszövetség egyetlen olyan beszámolójával is, mely egy nem 

realizált öngyilkosságról tudósít. Az ApCsel 16, 27-28 egy filippi-i börtönőr öngyilkossági 

kísérletéről olvasunk, melyet az utolsó pillanatban Pál akadályoz meg. A történet azért is 

tarthatott számot érdeklődésünkre, mert itt találkozunk az egyetlen öngyilkossággal kapcsolatos 

explicit vagy annak látszó bibliai értékítélettel. A börtönőr öngyilkos kísérlete egyébként teljesen 

beleillik a görög-római értékrendbe, mely szégyennek tartotta a kötelesség elmúlasztását, illetve 

a becsületet megmentéseként értékelte az ilyen esetekben elkövetett öngyilkosságot. 

Megállapítottuk, hogy az epizóddal Lukács talán azt sugallja, hogy a megtéréssel a pogányok 

nem csupán bálványaiknak, babonáiknak (vö. ApCsel 19, 19), hanem a szégyen és a becsület 

sajátos görög-római értékrendjének, és az ebből fakadó, már-már reflexszerű, öngyilkos 

késztetéseiknek is hátat fordítanak.  

Hosszabban foglalkoztunk Pál vonatkozásában a taedium vitae kérdésével, illetve a Fil 1, 

21–24 kapcsán megfogalmazott droge-i tézissel, miszerint az apostol itt megfontolná az 

öngyilkosságot legitim opcióként önmagára, és esetleg a keresztény hittestvéreire nézve is. Mi, 

hosszas mérlegelés után, Pál gondolatait a görög-római (és főleg a zsidó, vö. még Jób 3, 11–26) 

taedium vitae kontextusába helyeztük, és nem (miként Droge) az első századi római öngyilkos-

kultusz felől értelmeztük. Bár nem zártuk ki annak a lehetőségét, hogy Pál osztozhatott korának 

ambivalenciájában az öngyilkosságot illetően, meglátásunk szerint a Fil 1, 21–24-el kapcsolatban 

csaknem biztosan csupán három dolog állítható: 1) Pál valóban vágyott a halálra, 2) a halált 

(pontosabban azt, ami a halál révén elnyerhető) többnek, jobbnak tartotta az életnél, 3) ám 

halálvágya, akárcsak Tóbiás apjáé és Jóbé, végig az inklináció szintjén marad.  

Jézus és az önkéntes halál összefüggésében foglalkoztunk azzal a problémával, hogy az 

evangéliumok Jézus halálát némileg ambivalens módon beszélik el. Egyrészt hangsúlyozzák, 

hogy Jézust a római hatóság végeztette ki, másrészt azt sugallják (a szinoptikusok) vagy 

egyenesen azt állítják (János), hogy Jézus önként vállalta a halált. Láthattuk azt is, hogy Jézus 

halálának önkéntes voltát (tehát azt a tényt, hogy senki és semmi által nem kényszerítve halt 



226 
 

meg) az egyházatyák is fontosnak tartották hangsúlyozni. A hívőnek, aki mindenben Mesterét 

követi, ugyancsak késznek kell lennie arra, hogy önként feláldozza az életét: aki meg akarja 

menteni az életét, elveszti azt, aki pedig elveszti az életét énértem, megtalálja azt (Mt 16,25). 

Egyszóval az Újszövetség tanítása olyan kontextust teremtett, mely az első keresztény 

generációkat hajlamosította az önkéntes halálra/mártíriumra. Ebből kifolyólag az első századok 

keresztény gondolkodói igen nehéz helyzetbe kerültek, amikor egyrészt nem vonhatták meg 

csodálatukat a mártíroktól, másrészt a mártíriumot meg kellett különböztetni a közönséges 

öngyilkosságtól. A teológusok érzékelték, hogy igen vékony vagy lebegő a határ a mártírium és 

az öngyilkosság között. 

Az apostoli-és egyházatyák korának irodalmából, illetve a mártír-aktákból az a kép 

rajzolódott ki, hogy a mártírium minden esetben önkéntes, akkor is, ha hatósági kényszer 

eredménye, mivel a mártír, hitehagyás árán, dönthetne az életbenmaradás mellett. A mártíriumra 

lehet, sőt kell vágyni, siettetni is lehet, mivel a mártírium áldozat, átváltozás, szabadulás a test 

börtönéből (Ignác), valódi születésnap (Polikárp), második újjászületés, illetve általa elnyerhető 

a teljes bűnbocsánat. Éppen ezért a mártírium elől nem szabad elmenekülni (Tertullianus). A 

mártír-akták, Órigenész és Tertullianus a csodálat hangján beszélnek azokról a vértanúkról is, 

akik voltaképpen kiprovokálták a mártíriumot, és mindenféle kényszer nélkül, önként siettek a 

vértanúság elébe. A szenvedéseket bátran, derűsen, a fájdalom legkisebb jele nélkül viselő 

haláluk heroikus halál. Ebben hasonlítanak a rettenthetetlen görög-római mitikus vagy valós 

öngyilkos-alakokra (Héraklész-Hercules, Seneca, Valerius Atticus, Arria). Ennek ellenére, 

Polikárptól kezdve, több teológus is igyekszik különbséget tenni a valódi és hamis mártírium, 

illetve a mártírium és öngyilkosság között (Alexandriai Kelemen, Ágoston). Ám valójában hamis 

mártírok vagy öngyilkosok csakis az eretnekek lehetnek. Ők a „halál atlétái”, átadják magukat 

egy hiábavaló halálnak, illetve felajánlják magukat a mészárlásra. Az igaz kereszténynek nem 

szabad provokálnia a hatóságokat, kötelessége, hogy megvédje magát az üldözésektől, jó 

egészségben kell maradnia, a mártíriumot pedig csak akkor kell vállalnia – ám akkor 

mindenképpen kell! – ha Isten félreérthetetlen jelét adja annak, hogy ezt várja el tőle (Polikárp, 

Alexandriai Kelemen). Az isteni jel/utasítás Ágoston számára is fontos, mivel ez különbözteti 

meg a valódi mártíriumot a közönséges öngyilkosságtól, ám nála, úgy tűnik, valódi mártíriumok 

csak a múltban történtek. Ágoston az első keresztény teológus (és az első olyan gondolkodó), aki 

minden kiskaput bezár, és kijelenti, hogy az önkéntes halál minden esetben bűnnek számít. 



227 
 

8. Kiértékelés  
 

Arthur Droge az ószövetségi öngyilkos-beszámolókkal kapcsolatban azt írja, hogy azok a görög-

római történetekre emlékeztetnek, ilyenként pedig afféle „nemzetközi” történetek.689 Az 

öngyilkosság okai és módjai tekintetében valóban nagy az átfedés a görög-római, zsidó, és a 

keresztény történetek között.  

Ami az öngyilkosság módjait illeti, nem állítható, hogy lett volna valamiféle kultúra-

szpecifikus, azaz kizárólag a görögökre, a rómaiakra, a zsidókra, illetve a keresztényekre 

jellemző modus moriendi. Lefennebb azt mondhatjuk, hogy a görög, és főleg római kultúra 

irtózott bizonyos öngyilkossági módoktól. Elsőként az önakasztást említhetjük, melyet hellyel-

közzel kifejezetten az ún. gyáva öngyilkossággal kapcsoltak össze (Tacitus, Plutarkhosz, sarsinai 

felirat). Ez az irtózat azonban nem nevezhető általánosnak. Seneca például semmi kivetnivalót 

nem talált az önakasztásos öngyilkosságban (látod azt a csenevész, kiszáradt, terméketlen fát? 

Arra van felakasztva a szabadság).690 A zsidóságban, illetve a kereszténységben ugyancsak 

észlelhetjük némi nyomát az (ön)akasztással szembeni idioszinkráziának. Az 5Móz 21, 22–23 

(átkozott Isten előtt az akasztott ember, vö. Gal 3, 13) ebbe az irányba látszik mutatni, ám 

Ahitófel és Júdás önakasztásos öngyilkosságát, még ha isteni büntetésként is látják a szentírók, 

nem az öngyilkosság módjának okán látják annak. Nincs negatív felhang a rabbinikus 

történetben, mely szerint Jósei ben Jóezer unokaöccse mind a négy büntetést, amit a bíróság egy 

elítéltre szabhatott, többek között a megfojtást is, magára szabta. Úgy tűnik, hogy Tertullianus 

sem látott semmi kivetnivalót abban, ha valaki extrém helyzetben éppen önakasztás által sietne 

elébe a mártíriumnak.691 Egyszóval az önakasztás nem egy olyan mód, amelyet bármelyik 

kultúra általánosan elitélt volna. A másik öngyilkossági mód, mellyel szemben a görög-római 

szövegekben itt-ott idegenkedést érzékelünk, az önkéntes máglyahalál (Xenophón, Lukianosz). 

Ám ez az idegenkedés sem általános, hiszen Hercules (Seneca), éppen a máglyahalál révén nyeri 

el az apotheózist. Az öngyilkosság módjai tehát „nemzetköziek”. Gyakorlatilag nincs olyan mód, 

mely tipikusan egyik vagy másik kultúrára lenne jellemző, illetve amelyet egyik vagy másik 

kultúra éppen a mód miatt általánosan megbélyegezne. 

                                                             
689 DROGE – TABOR, A Noble Death, 57. 
690 Sen. De ira. 3.15.6. Lásd SENECA, Prózai művei, 2. kötet, 131–132. 
691 Vö.Tert. Ad Scap. 5.1. 
 



228 
 

Kérdés, hogy ez a „nemzetköziség” érvényes-e az öngyilkosság okaira is? Ha a görög-római 

beszámolókat az ószövetségi, illetve a hellenizmus-kori zsidó öngyilkos-történetekkel vetjük 

össze, azt látjuk, hogy mind a görög, mind a római, mind pedig a zsidó kultúrában jellemző az, 

hogy a hős öngyilkosságot követ(het) el a becsület megőrzése, a szégyen/a gyalázat elkerülése, a 

bosszú végett, vagy arcvesztés miatt. A gyalázattól való félelem pedig egy olyan ok, mely miatt 

adott esetben a keresztények is öngyilkosságot követ(het)nek el. Ám az okokat illetően 

mégiscsak vannak különbségek a görög-római, illetve a zsidó, valamint az ókori keresztény világ 

között. Elsőre arra gondolhatnánk, hogy az önkéntes halál egy tipikusan zsidó vagy keresztény 

oka, hogy annak révén elnyerhető az örök élet. Erre mind a rabbinikus irodalomban, mind pedig 

keresztény szerzőknél (Ignatiosz, Tertullianus) találunk példákat. Az igazság azonban az, hogy 

ez az ok nem teljesen ismeretlen a görög-római világban sem: Hercules (Hercules az Oeta 

hegyén) éppen azért vállalja az önkéntes máglyahalált, hogy megnyíljon számára atyja (Jupiter) 

világa. Gondolhatnánk arra is, hogy kizárólag a zsidók vagy a keresztények értelmezték az 

önkéntes halált bizonyos helyzetekben áldozatként vagy tanúskodásként (mártíriumként). Ám ez 

sem fedi a valóságot. Már Szókrátész halála is egyfajta áldozat és mártírium, valójában modellje 

minden későbbi mártíriumnak. Mártír Seneca értelmezésében Cato, vagy Tacitus ábrázolásában 

Seneca, valamint Thrasea Paetus. Egy romlott társadalomban mindketten exemplumok. Közönség 

(tanúk) előtt történő kikényszerített öngyilkosságukat az önkénnyel szembeni tiltakozásként 

állították be, és azt remélték, hogy tetükkel legalább népszerűtlenné tehetik a császárt, és így 

hozzájárulhatnak annak valamikori bukásához. Az önkéntes halál mint tanúskodás tehát nem 

zsidó vagy keresztény „monopólium”. 

A görög-római világban az önkéntes halál/öngyilkosság századokon át egyik fő és 

legitimként elfogadott oka a hosszúra nyúlt testi betegség vagy a szellemi leépülés. Ilyen 

esetekben az embernek nemcsak joga, hanem egyenesen kötelessége lehet az életből való 

kilépés, minthogy a testi-szellemi leépülés megakadályozza az embert az erény gyakorlásában, 

azaz roncsolja a morális autonómiáját. A bölcs ilyen helyzetben nem a fájdalom elől menekül, 

bármennyire is elviselhetetlen legyen az, hanem meg kívánja őrizni önmagának a jobbik 

verzióját, illetve nem kíván együtt élni önmaga árnyékával. Nos, ez az az öngyilkossági ok, 

amire nem találunk példát a zsidó, illetve a keresztény szövegekben. Ez persze nem jelenti azt, 

hogy zsidók vagy keresztények között semmiképpen nem fordulhatott elő ilyen típusú 

öngyilkosság. Előfordulhatott, ám igen lényeges és beszédes, hogy ez a fajta öngyilkosság nincs 



229 
 

reprezentálva a zsidó, valamint a keresztény irodalomban. Továbbá, a görög-római és a 

keresztény beszámolók összevetéséből az is kiderül, hogy az utóbbiakban nem találunk olyan 

példákat, ahol az önkéntes halál oka a honor, és ezzel összefüggésben az arcvesztés vagy a 

bosszú lenne. Mindaz, amit eleddig mondtunk igen jól jelzi, hogy hol vannak az átfedések a 

görög-római világ és a zsidóság, valamint a kereszténység között, illetve, hogy a második 

templom zsidósága és a kereszténység (legalábbis Ágostonig) az önkéntes halál megítélésének 

kérdésében hol illeszkedik a görög-római kontextusba, és mely vonatkozásokban lóg ki belőle.  

Nem állja meg a helyét vagy legalábbis árnyalásra szorul Drogénak azon állítása 

miszerint keresztény értelmiségiek tettek volna először különbséget legitim önkéntes halál és a 

közönséges öngyilkosság, a hiteles/valódi és a hiteltelen/hamis mártírium, a mártír és a 

közönséges öngyilkos között.692 Ezt megtette Seneca, Marcus Aurelius, Plótinosz, sőt már Plátón 

is pedzegette. Magáról az önkéntes halálról, annak legitim vagy illegitim voltáról való 

elmélkedéssel a zsidóság és a kereszténység még bőven a görög-római világon belül maradt. A 

zsidóság még abban a tekintetben sem különbözik a görög, illetve a római világtól, hogy ne 

reprezentálta volna a honor vagy bosszú-öngyilkosságokat (Sámson, Masszáda, Jotapa). A 

kereszténység viszont, azzal, hogy nem reprezentált ilyen eseteket, ebben a vonatkozásban 

mintegy kilépett a görög-római kultúrából. Júdás esete, amennyiben az áruló szemszögéből 

nézzük, ugyan felfogható honor-öngyilkosságként (nem tud bukott tanítványként, annak a 

gyalázatával együtt élni), ám Máté semmi esetre sem így látja és láttatja. Mind a zsidóság, mind 

pedig a kereszténység különbözött a görög-római világtól abban is, hogy az önkéntes halál 

legitim okaként nem ismerte el a visszafordíthatatlan testi betegséget vagy a szellemi leépülést. 

Nincs olyan szöveg, mely pozitív színben tüntetné fel ezt a görög-római világban széltében-

hosszában legitimként elfogadott öngyilkosságot. Voltaképpen disputa sincs róla. Ágoston egyik 

mondatából következtethetünk arra, hogy a tűrhetetlen szenvedés miatt esetenként keresztények 

is követhettek el öngyilkosságot. Az egyházatya szerint nem a lélek nagyságára, ellenkezőleg 

gyengeségére vall, ha az ember nem képes elviselni a szenvedéseket. Persze, könnyen lehet, 

hogy Ágoston pogány filozófiákkal vitázott, és nem annyira keresztény eseteket tartott szem 

előtt. 

                                                             
692 Contra DROGE – TABOR,  A Noble Death, 130. 
 



230 
 

Feltűnő, hogy az Ószövetség a görög vagy latin irodalomhoz képest meglehetősen kevés, 

mindössze hat öngyilkossági esetről számol be. Több kutató is a számokban véli felfedezni a 

Héber Biblia sajátos, a görög-római világtól eltérő viszonyulását az öngyilkosság kérdéséhez. 

Miként azt a 6. fejezetben láthattuk, Kaplan összeveti a görög tragédiák öngyilkos eseteit az 

ószövetségiekkel, és a számokból kiindulva, amellett érvel, hogy az Ószövetség igen kritikusan 

viszonyul az öngyilkosság kérdéséhez. Ez az összehasonlítás azonban nem releváns. Miért csak a 

tragédiákat vennénk alapul? Ha számításba vesszük a mítoszokat, a történeti-és retorikai 

műveket, valamint a regényirodalmat, egyrészt az időskála is nagyobb lenne, másrészt a görög 

szereplők száma is jóval nagyobb lenne az ószövetséginél, – szóval egyáltalán nem biztos, hogy 

a százalékos különbség ennyire az Ószövetség felé dőlne el vagy ilyen nagy különbség lenne a 

kettő között. Anton Hooff 960 öngyilkos esettel dolgozik, de nem tudni, hogy a forrásművekben 

hány szereplővel számolhatunk: szinte megszámlálhatatlanul sokkal. Kaplan igazából almát 

hasonlít össze a körtével: a görög irodalom egy szeletét a teljes héber kanonikus irodalommal. 

Más kutatók azzal próbálkoztak, hogy leszűkítsék az ószövetségi öngyilkosságok számát. Joseph 

Blenkinsopp szerint voltaképpen csupán Ahitófel esete számít öngyilkosságnak, mivel a többi 

eset harcban vagy háborúban történt, és nem számítanak „rendes öngyilkosságoknak”. A 

számoknak ez a leredukálása azonban meglehetősen önkényes. Ezt a számokkal való 

„zsönglőrködést” nyilván az teszi szükségessé, hogy a kutatók érzékelik: egyetlen ószövetségi 

öngyilkossági beszámoló sem látszik elítélni az öngyilkosságot. A Tórában sem olvasunk 

rendelkezést az öngyilkosságot illetően. Ennek oka lehet az, hogy a törzsi szövetség korában az 

öngyilkosság nem volt kérdés. Az öngyilkosság „civilizációs jelenség”. Igaz, az öngyilkosság 

problémáját később sem emelték be a Tórába, ezt viszont kétféleképpen is lehet értelmezni: 1) az 

öngyilkosság valóban elhanyagolható jelenség volt a zsidóságban, 2) a honor-öngyilkosságot (és 

az ószövetségi esetek többsége ilyen) magától értetődőnek tartották bizonyos státuszú férfiak 

esetében.  

Mi megpróbálkoztunk azzal, hogy különbséget tettünk aközött, ahogyan a történetek 

hősei (vagy a kor, melyben élnek) tekintettek az öngyilkosságra, és aközött ahogyan az elbeszélő 

látta és láttatta. Ez utóbbi esetben lehetséges teológiai reflektálásra gyanakodnunk. Az 

ószövetségi öngyilkosok minden jel szerint honor-öngyilkosságként tekintenek a tettükre, azaz a 

gyalázatot, a szégyent kívánták elkerülni, a szentírók viszont adott esetben isteni 

büntetésként/bosszúként ábrázolták a halálukat, olykor feltétetelezhetően éppen az öngyilkosság 



231 
 

tényében (Abimélek, Saul) vagy annak módjában (Ahitófel, Zimri) látták érvényesülni az isteni 

büntetést. Ez az olvasat azonban nyilvánvalóan olvasó-függő, és az ilyen olvasót joggal lehetne 

akár azzal is „gyanúsítani”, hogy az öngyilkosság későbbi totális kriminalizálását olvassa bele a 

szövegekbe. Egyszóval az ószövetségi öngyilkossági elbeszélések, akár a tartalmukra, akár a 

számukra fókuszálunk, nemigen alkalmasak arra, hogy azokból az öngyilkosság elítélésére vagy 

elfogadására következtessünk. Láthattuk, hogy a rabbinikus irodalomban az öngyilkossággal 

szembeni érvek megfogalmazásában az ószövetségi öngyilkossági esetek nem játszottak 

szerepet. Ezek inkább a kivételek megállapításánál szolgáltak érvként. Rabbinikus értelmezésben 

az Ószövetség tiltja az öngyilkosságot, de ez a tilalom egyrészt az ember teremtettségéből 

következik, másrészt az öngyilkosság ellen szól az élet kioltásának általános tilalma is, mely nem 

csak az emberre, hanem az egész teremtett világra vonatkozik. Az 1Móz 9,5 szerint ugyanis Isten 

minden állattól és minden embertől számon kéri az ember életét. Ha arra vagyunk kíváncsiak, 

hogy mit gondol az Ószövetség, egyáltalán a teljes Szentírás az öngyilkosságról nem az esetek 

számából vagy magukból az öngyilkos-sztorikból érdemes kiindulnunk (melyek amúgysem 

vihetők át egy az egyben a mai helyzetre), hanem a Biblia alapvető üzenetére (kérügmájára) kell 

figyelnünk. Ha úgy tetszik: „jézusi hermeneutikát” kell alkalmaznunk. Amikor a szadduceusok a 

Tórára hivatkozva vitára hívják Jézust a feltámadást illetően, Jézus valójában azzal érvel, hogy a 

Tóra explicit módon ugyan valóban nem beszél a feltámadásról, implicit módon azonban állítja 

azt. A szinoptikusok szerint Jézus a 2Móz 3,6-ot érvként idézi arra nézve, hogy mindazok, akikre 

emberi szemszögből halottként tekintünk, Isten szemszögéből nézve valójában élnek. Lukács, 

minden esetleges félreértést elkerülendő, hozzáteszi: Isten számára mindenki él (πάντες γὰρ 

αὐτῷ ζῶσιν, Lk 20,38): a régen meghalt ősatyák is, és azok is, akik velük együtt élvezik a 

mennyei boldogságot (vö. Lk 16,22). Az öngyilkosság kérdésében hasonló hermeneutika 

alkalmazandó. 

Ha összevetjük a bibliai öngyilkossági narratívákat a görög drámákkal, egyáltalán a 

görög (-római) elbeszélésekkel, nem a számok a lényegesek, hanem – szembeállítva a 

Szentírással – a görög-római irodalom megküzdési stratégiái az öngyilkos késztetésekkel. 

Kaplan rossz nyomon jár, amikor az öngyilkos esetek számát hasonlítja össze, és ebből próbál 

következtetéseket levonni, viszont igen inspiráló amikor az ószövetségi, illetve a görög (-római) 

megküzdési stratégiákat állítja párhuzamba. Különféle öngyilkossági okokat vizsgál (pl. az élet 

céltalanságának érzése, magány, elszigeteltség), és kontrasztba állítja a görög (-római), illetve a 



232 
 

zsidó narratívákat abból a szempontból, hogy egy-egy élethelyzetben hogyan reagálnak a 

szereplők: 1) Illés szemben Ajax-szal, 2) Jób szemben Zénóval, 3) Dávid szemben 

Coriolanusszal, (4) Jónás szemben Narcissusszal, 5) Mózes szemben Oidipusszal, 6) Rebekka 

szemben Phaedrával, és 7) Ruth szemben Antigonéval. 

Ezek közül négyet vizsgálunk meg, felhasználva Kaplan meggyőző összehasonlításait. 

1. Szenvedés/betegség – Zénó-szindróma vs. jóbi megoldás. 

2. Depresszió és elszigeteltség – Ajax-szindróma vs. illési megoldás. 

3. Elhagyatottság érzés, amiért a gyermek elhagyja a családi fészket, „majomszeretet” – 

Phaedra szindróma vs. rebekai megoldás. 

4. Diszfunkcionális (vérfertőző) családi háttér, az ebből fakadó szégyen és teher – Antigoné 

szindróma vs. ruth-i megoldás. 

Jób egyértelműen jelzi öngyilkos szándékát vagy öngyilkos gondolatok foglalkoztatják (egy 

olyan helyzetben, melyben több görög filozófus szerint az öngyilkosság kiútnak számítana, vö. 

Jób 7, 15-16). Ám Jób, szemben Zénóval az élet mellett dönt, mivel mindaddig, amíg életben 

van, remény van arra, hogy Isten igazságot szolgáltat neki, azaz kiderül, hogy ártatlanul 

szenvedett (Jób 17,13–16). A halál ugyan nyugalmat adna neki (Jób 3, 17–19), de nem 

szolgáltatna igazságot! Jóbot a remény tartja életben, értelmet talál abban, hogy igazolást nyer 

Isten részéről, azaz ügye tisztázásra kerül.693  

Illés súlyos depressziót él át. Fenyegetett helyzetben teljesen egyedül, társtalanul érzi 

magát. Csődnek érzi az szolgálatát, a reakció pedig az, hogy meg akar halni (1Kor 19, 1–5.14). 

Hasonló helyzetben találja magát Ajax is. Ajaxot mind Agamemnón, mind pedig Athéné 

megszégyeníti, ennek következtében pedig a hős elzárkózik az emberektől. Csődnek érzi az 

életét. Reakciója az Illéséhez hasonló: meg akar halni. Ám míg Ajax nem kap támogatást a 

társaitól, Illés testileg-lelkileg támogatásban részesül. A végkifejlet az, hogy Ajax a karjába dől, 

Illés viszont erőre kap. Végül mentesül a szolgálat terhe alól, de nem öngyilkosság által.  

Rebeka túlságosan is, Ézsau ellenében, szereti kisebbik fiát, Jákóbot. Érzelmileg csak 

hozzá kötődik. Phaedrában Aphrodité vérfertőző szerelmet ébreszt mostohafia, Hippolütoszt 

iránt. Phaedrán szerelmi őrület lesz úrrá. A reakció Phaedra részéről az, hogy megpróbál ugyan 

                                                             
693 Vö. a logoterápia érveivel. Lásd  Victor FRANKL, Mégis mondj igent az életre, Európa, Budapest, 2016. 

 



233 
 

ellenállni vérfertőző vágyának, ám mivel ez nem sikerül, állandó szégyenben él, és véget akar 

vetni életének. Rebeka pedig gyalázatos csaláshoz folyamodik. A végkifejletben azt látjuk, hogy 

Phaedra végül enged a vágyának. Amikor kiderül vérfertőző szerelme, szégyenében felakasztja 

magát, de egy levélben, hogy mentse becsületét, a mostohafiát erőszaktevéssel vádolja meg, a 

halálát okozva ezzel. Rebeka elfogadja, hogy az áldás megszerzésének, illetve annak, hogy Jákób 

ne az ország leányai közül válasszon feleséget, az az ára, hogy fiától el kell szakadnia (a 

narratíva szerint feltehetően soha nem látja viszont).  

Ruth moabitaként egy vérfertőző kapcsolat ivadéka. Hozzá hasonlóan Antigoné is egy 

vérfertőző kapcsolatból születik. Erre azonban különbözőképpen reagálnak. Ruth a jövő felé 

tekint: megözvegyül, de anyósához ragaszkodva képes elszakadni a gyökereitől. Antigoné nem 

tud elhatárolódni vérfertőző családjától: többre becsüli halott testvérét, mint a házasságot. A 

múltat, bármilyen is volt, többre értékeli a jövőnél. Tette ugyan szép, de mégis önpusztító, és 

vesztét okozza vőlegényének is. Antigoné nem kap kívülről támogatást: a húga nem érti meg, 

Kreón mindvégig ellenséges vele, és voltaképpen az öngyilkosság felé hajszolta. Ruthot viszont 

Naomi lányaként kezeli, magával viszi Júda földjére, és megkönnyíti a Boázzal való házasságát. 

A végkifejlet az, hogy Antigoné felakasztja magát, valójában nemet mond egy szerelemre, mely 

várna rá, Ruth azonban családra, meghittségre talál, és inkadrálódik egy királyi vérvonalba.694 

Végül említsük meg Júdás esetét az Újszövetségből, melyet Máté mintegy riportszerűen 

beszél el, anélkül tehát, hogy magát az öngyilkosságot látszana elítélni. Az öngyilkosság Júdás 

megbánásának a következménye. Júdással ezúttal ne egy görög hőst állítsunk szembe, amit a 

fenti logika mentén nem is igen tehetnénk,695 hanem Pétert, egy másik bukott tanítványt. 

Érzésünk szerint ez a szembeállítás megegyezik az evangélista szerzői szándékával. Mindketten 

súlyos bűnt követnek el, mindketten bánják tettüket és mélységesen szégyenkeznek. Ez az 

arcvesztés egy olyan helyzet, mely mind a görög-római, mind pedig az Ószövetség világában ok 

lehet az öngyilkosságra. Ám míg Péter megtalálja a visszautat Jézushoz és a közösséghez, Júdás 

                                                             
694 Vö. Kalman J. KAPLAN, Biblical versus Greek Narratives for Suicide Prevention and Life Promotion, 19–28. 
695  Természetesen párhuzamba állíthatók a görög-római és bibliai narratívák olyanformán is, hogy egy negatív 
bibliai hőst állítunk szembe egy pozitív görög vagy római hőssel.  Főként Júdás esetében vezetne ez egészen érdekes 
éredményhez. Júdást ugyanis szembe lehetne állítani Euripidész Héraklészével (vagy Seneca Herculesével), akit 
bűntudat gyötör, ezért öngyilkosságot fontolgat, ám végül, Júdással ellentétben, eláll a tettétől, és vállalja az állandó 
lelkifurdalás miatt kínkeservesnek igérkező életet. A Kaplan nyomán vázolt összehasonlítást nyilván nem arra 
szántam, hogy aláhúzza a görög-római irodalom alacsonyabbrendűségét a bibliai narratívákkal szemben, sokkal 
inkább arra szerettem volna rámutatni, hogy hol és miben találhatunk sajátos(abb) bibliai viszonyulást az 
öngyilkosság kérdéskörét illetően. 



234 
 

nem lel más kiutat a mardosó lelkifurdalásból és szégyenből, mint az öngyilkosságot. Továbbá 

Máté ugyanakkor feltehetően kontrasztba állítja Jézus önkéntes, másokért vállalt 

halálát/mártíriumát Júdás értelmetlen, hiábavaló, haszontalan önkéntes halálával. 

Ez utóbbi gondolat felveti azt a kérdést, hogy létezhet-e legitim öngyilkosság (önkéntes 

halál)? Láttuk, hogy a görög-római filozófiát, de a rabbinikus, illetve a patrisztikus irodalmat is 

egészen komolyan foglalkoztatta a kérdés. Ágoston – miként láthattuk – minden „kiskaput 

bezárt”, azaz úgy vélte, hogy nincs legitim ok az öngyilkosságra/önkéntes halálra. A 

mártíriumokra is csupán a múltban volt szükség. Ám mind a görög-római, mind a rabbinikus, 

mind pedig a patrisztikus irodalom nagyrésze egyetért abban, hogy létezhet legitim 

öngyilkosság, azaz létezik az önkéntes halálnak egy olyan fajtája, mely áldozatnak, 

exemplumnak tekinthető, mivel vannak olyan helyzetek, melyek megkövetelhetik azt az 

embertől. Ugyanakkor, főleg a görög értelmiségiek körében, a Kr. u. 2. századtól kezdődően 

észlelhető valamiféle elemi viszolygás az öngyilkosságot illetően. Egyre inkább az ön-és 

embergyűlölettel, az emberi természet romlottságával, és a tébollyal hozzák összefüggésbe 

(Plutarkhosz, Dión Khrüszosztomosz, Pauszaniasz). A hosszantartó szenvedés, a testi-lelki 

leépülés ugyan racionális ok lehet az öngyilkosságra, ám semmiképpen sem abban az esetben, ha 

az ember magát a fájdalmat szándékszik megúszni (Seneca, ifjabb Plinius). Beszédes továbbá az 

a császárkori görög sírfelirat is (I.12), mely egy öngyilkos gladiátornak állít emléket. A gladiátor 

hosszan magyarázkodik, hogy tette nem gyávaságból fakadt. Ez jelezheti, hogy az 

öngyilkosságot általában gyávaságnak, megfutamodásnak, ha úgy tetszik, antiszociális tettnek 

tartották. Az is jelzésértékű lehet, hogy az ógörög és ókori latin sírfeliratok jobbára hallgatnak az 

öngyilkosságról. Ez a hallgatás pedig beszédesebb annál, mint amit a több tucatnyi bemutatott 

sírfeliratból az öngyilkosság megítélésének kérdésében kiolvashatunk. Igen, az 

öngyilkosság/önkéntes halál olykor lehet nemes, lehet exemplum, áldozat, de az antik görög-

római bölcselet legjobb hagyományai szerint az egoisztikus okokból (szerelmi bánat, depresszió, 

betegség, életterhektől, fájdalomtól való menekülés) történő öngyilkosság gyávaság. 

Befejezésül ejtsünk néhány szót a taedium vitae-ről (halálvágy), mely erőteljesen 

megjelenik a latin irodalomban, de egy sajátos típusával találkozhatunk az Újszövetségben, és az 

első századok keresztény irodalmában is. Néhány keresztény szerző teljesen elfogadhatónak, mi 

több kívánatosnak tartotta az önkéntes vértanúságot, vagyis azt, hogy a keresztények minden 

külső kényszerítő körülmény nélkül, önként adják át magukat a római hatóságoknak 



235 
 

(Tertullianus, Órigenész). Emögött az az meggyőződés munkált, hogy a testben-lét nem számít, 

sőt gonosz és a hívő számára csak bosszúságot okoz, ezért kívánatos minél hamarabb 

kimenekülni belőle. Az, hogy a földi élet desztinációja voltaképpen a Krisztussal-lét, és az 

mindenképpen több, jobb és nyereség a testben élt élethez képest, mind az Újszövetségben, mind 

pedig a későbbi keresztény irodalomban pregnáns gondolat. Ugyanakkor látnunk kell, hogy egy-

két „túllelkesült” szerzőt leszámítva (Ignác, Tertullianus, visszafogottabban Órigenész), mind az 

Újszövetségben, mind pedig az apostoli kor és patrisztika irodalmában az a gondolat dominál, 

hogy bármennyire is a „Krisztussal lenni” a cél, bármennyire is nyereség a halál, a hívőnek 

maradni szükséges (vö. Fil 1, 24). A mártírium – amennyiben nem kerülhető el, és ha Isten 

félreérthetetlen jelzést ad arra nézve, hogy ezt kívánja az embertől – dicséretes és mindenképpen 

vállalandó, de ez viszonylag kevesek kiváltsága. Maguk a mártírok is azt szeretnék, hogy a hívek 

gyarapodjanak, miközben „jó sorsuk van” (azaz nem szenvednek vértanúságot, Pol. Mart. 22,1). 

Bármennyire is sóhajtozás, teher, fáradozás és szenvedés (vö. Fil 1,30; 2, 27; 3,10; 4, 11–12; 

2Kor 6, 2–10; 10, 23–31) az élet (és főleg az apostoli vagy a keresztény élet), a hívő ember újra 

és újra az örömre, az örvendezésre kap felhívást (vö. Fil 2, 17–18; 4,4). 

  

 

 

Summary 

 

Representations of Suicide and taedium vitae in the Mediterranean World, in the New 
Testament and in the Early Christianity 

The present research’s focus is the examination of the representations of suicide in Greek, 

Roman, and Jewish literary sources, in the New Testament, and in the literature of the apostolic 

and patristic periods. My aim is to discern whether there are any overlaps between the Old 

Testament and the Greek world in terms of representations of suicide, and to indicate how 

Hellenistic and later Jewish literature, the New Testament, and early Christian texts fit (if at all) 

into the Greek (and Roman) world. Is it possible to identify a distinctive biblical, Jewish, or 

Christian attitude toward suicide? Based on Émile Durkheim's definition (according to which the 

term suicide is applied to all cases of death resulting directly or indirectly from a positive or 

negative act of the victim himself, which he knows will produce this result), respectivelly on 



236 
 

ancient sources, we will examine not only the ordinary suicide, but also the issue of sacrifice and 

martyrdom. In addition, we will include in our research the issue of taedium vitae, which will be 

particularly relevant in relation to the New Testament and Early Christian literature. I examine 

Greek, Latin, Old Testament, non-canonical Jewish, New Testament, and Early Christian texts 

dealing with suicide in order to see how they represent suicide. First, I present the attitudes of the 

Greeks and then of the Romans towards suicide, by genres, i.e., I ask how suicide was 

represented in myths, dramas, philosophy, rhetorical literature, historical works, belletristic 

literature (novels, dialogues, poetry), and funerary inscriptions. Then we overlook Jewish views 

on suicide separately in the Old Testament, Hellenistic Jewish literature, Roman Jewish 

literature, and rabbinic literature. Finally, we will observe the texts of the New Testament, 

namely the suicide of Judas, the problem of taedium vitae in connection with Paul, but we will 

also address the specific case of the Philippian jailer and briefly the question of voluntary death 

and Jesus. This chapter will also include a brief overview of Early Christian literature. We will 

focus on the letters of Ignatius, the acts of the martyrs, and the writings of Clement of 

Alexandria, Origen, Tertullian, and Augustine. We will conclude our research with an evaluation 

in which we will attempt to identify where there are overlaps between the Greco-Roman world 

and Judaism, as well as between Judaism and Christianity, and where second temple Judaism and 

Christianity fit into the Greco-Roman context in terms of the representation of suicide/voluntary 

death and in what ways they deviate from it.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



237 
 

9. Rövidítések jegyzéke 
 
Ókori szerzők/művek 
 
Ael. VH. – Aelianus (Ailianosz): Tarka történetek 

Ar. Ran. – Arisztophanész: Békák 

Cic. Fin. – Cicero: A legfőbb jóról és rosszról 

Cic. Off. – Cicero: A kötelességekről 

Cic. Rep. –  Cicero: Az állam  

Cic. Tusc. – Cicero: Tusculumi eszmecsere 

Dio Chrys. Or. – Dión Kkrüszosztomosz: Beszédek 

Diog. Laert. – Diogenész Laertiosz: A filozófiában jeleskedők élete és nézetei 

Epict. Diat. – Epiktétosz: Diatribai (Elmélkedések) 

Eur. Alc. – Euripidész: Alkésztisz 

Eur. Hel. – Euripidész: Heléna 

Eur. Heracl. – Euripidész: Heraklidák 

Eur. IA. – Euripidész: Iphigeneia Auliszban 

Eur. Supp. –  Euripidész: Oltalomkeresők 

Hérod. –  Hérodotosz: A görög-perzsa háború 

Hom. Il. –  Homérosz: Iliász 

Hom. Od. – Homérosz: Odüsszeia 

Hyg. Fab. – Hyginius: Fabulae 

Joseph. Ant. –  Josephus: A zsidók története 

Joseph. BJ – Josephus: A zsidó háború 

Luc. De mort. Peregr. – Lukianosz: Peregrinosz halála 

Luc. Demon. –  Lukianosz: Démonax élete 

Mart. – Martialis 

Ov. Am. – Ovidius: Szerelmek 

Ov. Her. –  Ovidius: Hősnők levelei 

Ov. Met. – Ovidius: Átváltozások 

Ov. Rem.am. – Ovidius: A szerelem orvosságai 

Ov.Tr. – Ovidius: Keservek 



238 
 

Paus. –  Pauszaniasz: Görögország leírása 

Petron.Sat. – Petronius: Satyricon 

Philo Legat. – Legatio ad Gaium (Követség Caligulához) 

Philo Prob. –  Quod omnis probus liber (Minden erényes ember szabad)  

Philostr. Imag. – Philosztratosz: Imagines (Képek) 

Pl. Leg. – Plátón: Törvények 

Pl. Phd. – Plátón: Phaedó 

Plaut. Asin. – Plautus: Szamárvásár 

Plin. Ep. –  Plinius: Levelek 

Plut. Ant. – Párhuzamos életrajzok/Antonius 

Plut. Brut. – Párhuzamos életrajzok/Brutus 

Plut. Mor. – Plutarkhosz: Moralia 

Plut.Vit.Thes. –  Plutarkhosz: Párhuzamos életrajzok/Thészeusz 

Prop. – Propertius 

Sen. Ad Marciam –  Seneca:Vigasztalások/Marcia vigasztalása 

Sen. Ad Polyb. Seneca: Seneca: Vigasztalások/Polybius vigasztalása 

Sen. Ben. Seneca: A jótéteményekről 

Sen. De ira. – Seneca: A haragról 

Sen. Ep. – Seneca: Erkölcsi levelek 

Sen. HF – Seneca: Az őrjöngő Hercules 

Sen. HO. – Seneca: Hercules az Oeta hegyén 

Sen. Phaedr. – Seneca: Phaedra 

Sen. Prov.  – Seneca: A gondviselésről 

Sen. Tranq. –  Seneca: A lelki nyugalomról 

Soph. Aj. – Szophoklész: Ajax 

Soph. Ant. – Szophoklész: Antigoné 

Soph. OT.  – Szophoklész: Oidipusz király 

Strab. – Sztrábón: Geógraphika 

Suet. Iul. – Suetonius: Caesarok élete/ Iulius Caesar 

SVF – Stoicorum Veterum Fragmenta  

Tac. Ann. – Tacitus: Évkönyvek 



239 
 

Thuc. – Thuküdidész: A peloponnészoszi háború 

Tib.– Tibullus 

Tit. Liv. – Titus Livius: A római nép története a város alapításától 

Ver. Aen. – Vergilius: Aeneisz 

Xen. Anab.  – Xenophón: Anabázis 

Xen. Cyr. – Xenophón: Kürosz nevelkedése 

Xen. Hell. – Xenophón: Hellénika 

 

Sírfelirat-gyűjtemények 

 

AG – Anthologia Graeca 

CIL – Corpus Inscriptionum Latinarum 

CLE –  Carmina Latina Epigraphica 

EG –  Epigrammata Graeca 

GG –  Griechische Grabgedichte 

GV – Griechische Versinschriften 

IG – Inscriptiones Graecae  

IGBulg –  Inscriptiones graecae in Bulgaria repertae 

SB – Sammelbuch Griechischer Urkunden aus Ägypten 

SEG –  Supplementum Epigraphicum Graecum 

SGO –  Steinepigramme aus dem Griechische Osten 

 

Egyházatyák művei 

 

August. De civ. D. –  Augustinus: Az Isten városáról 

August. Contr. Gaudent. –  Augustinus: Gaudentius ellen 

August. De correct. Donat. –  Augustinus: A donatisták ellen 

August. De Trin. –  Augustinus: A Szentháromságról 

Chrys. Ad 1 Cor. – Krüszosztomosz: 1 Korinthusi levél kommentár 

Orig. Dial. Cum Heracl. – Órigenész: Párbeszéd Hérakleidésszel 

Origen. CCels – Órigenész: Kelszosz ellen  



240 
 

Origen. ComJn – Órigenész: János kommentár 

Origen. Ex. ad  Mart.  – Órigenész: Buzdítás a vértanúságra 

Tert. Ad Mart. – Tertullianus: Intés a vértanúkhoz 

Tert. Ad Scap. – Tertullianus: Scapulához 

Tert. Apol. – Tertullianus: Apológia 

Tert. De fuga in persecutione – Tertullianus: A menekülés az üldözés idején 

Tert. De patientia – Tertullianus: A türelemről 

Tert. Scorp. – Tertullianus: Skorpiócsípések ellen 

10. Irodalom 

 
Ókori művek 
 
AESCHINES, Aeschines with an English translation by Charles Darwin Adams, Cambridge, MA, 

Harvard University Press, 1919. 

APULEIUS, Aranyszamár (ford. Révay József), Budapest, Európa, 2002. 

APULEIUS, The Golden Ass, being the Metamorphoses of Lucius Apuleius (ed. Stephen Gaselee), 

London: William Heinemann; New York: G.P. Putnam's Sons, 1915. 

ARISTOTLE, Historia Animalium, Oxford, Clarendon Press, 1910. 

ARISZTOTELÉSZ, Nikomakhoszi etika, Budapest, Magyar Helikon, 1971. 

ARNIM, von Joannes, Stoicorum Veterum Fragmenta, vol. 3, Stuttgart, Teubner, 1964. 

AUGUSTINUS: A Szentháromságról (ford. Gál Ferenc), Ókeresztény Írók 10, Apostoli Szentszék, 

1985.   

AULUS GELLIUS, Attikai éjszakák, Budapest, Európa, 1968. 

BURNET, John  (ed.), Platonis Opera Oxford, Oxford University Press, 1903. 

BYWATER, J. (ed.), Aristotle's Ethica Nicomachea, Oxford, Clarendon Press, 1894. 

CATULLUS, Versei (ford. Aranka György et al.), Budapest, Európa, 1978. 

CHARLES,  (szerk.), The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament, vol.2, Oxford, 

Clarendon Press, 1913. 

CHRYSOSTOMUS, Joannes, In Divi Pauli Epistolam ad Corinthios Priorem, Oxford–London, 

Parker–Rivington, 1847. 

CICERO, A legfőbb jóról és rosszról (ford. Vekerdi József), Budapest, Kairosz, 2007. 



241 
 

CICERO, A legfőbb jóról és rosszról, Budapest, Kairosz, 2007.  

CICERO, Az állam (ford. Hamza Gábor), Budapest, Akadémiai Kiadó, 2007.  

CICERO, Librorum de Re Publica Sex (ed. C. F. W. Mueller), Leipzig, Teubner, 1889. 

CICERO, Összes perbeszédei, Szeged, Lectum, 2010. 

CICERO, Tusculumi eszmecsere (ford. Vekerdi József), Budapest, Allprint, 2004. 

CICERO, Válogatott művei (ford. Boronkai Iván et al.), Budapest, Európa, 1987. 

CLEMENS ALEXANDRINUS, Stromata, Buch I–VI, Berlin, Akademie-Verlag, 1985. 

CLEMENS ALEXANDRINUS, Stromata, Buch VII–VIII, Leipzig, J. C. Hinrichs’sche 

Buchhandlung, 1909. 

DEMOSTHENES, Demosthenis Orationes (ed. W. Rennie), Oxonii.e Typographeo Clarendoniano, 

1931. 

Deuterokanonikus bibliai könyvek, Budapest, Kálvin kiadó, 1998. 

DIO CASSIUS, Roman History, London, Heinemann, 1955. 

DIO CHRYSOSTOM, Discourses 61–80. Fragments. Letters, Cambridge, MA, Harvard University 

Press, 1951. 

DIOGENES LAERTIOS, Despre vietile si doctrinele filosofilor (A filozófusok életéről és 

tanításairól), Iasi, Polirom, 1997. 

DODS, Marcus (ed.), The Works of Aurelius Augustine, vol.3., Edinburgh, T and T Clark, 1872. 

EDMONDS-GASELEE (ford.), Longus, Daphnis and Chloe. Parthenius, Love Romances, S. Loeb 

Classical Library, volume 69. Cambridge, MA, Harvard University Press. 1916. 

EURIPIDES, Euripidis Fabulae, Vol. 3, Gilbert Murray. Oxford. Clarendon Press, Oxford, 1913. 

EURIPIDÉSZ, Összes drámái, Budapest, Európa, 1984. 

FISHER, Charles Dennis (ed.), Annales ab excessu divi Augusti. Cornelius Tacitus, Oxford, 

Clarendon Press. 1906. 

FLAVIUS JOSEPHUS,  A zsidók története (ford. Révay József), Renaissance Kiadás, 1946.  

FLAVIUS JOSEPHUS, A zsidó háború (ford. Révay József), Budapest, Gondolat, 1964. 

HEINE, E. Ronald (trans.), Origen. Commentary on the Gospel according to John. Books 13–32, 

Washington, The Catholic University of America Press, 1993.  

HÉLIODÓROSZ, Sorsüldözött szerelmesek, Budapest, Szépirodalmi Kiadó, 1976.. 

HÉRODOTOSZ, A görög-perzsa háború, Budapest, Osiris, 2000.  

HIERONYMUS, De viris illustribus, Freiburg–Leipzig, Akademische Verlagsbuchhandlung, 1895. 



242 
 

HILL, D. Timothy, Ambitiosa Mors, Suicide and Self in Roman Thouht and Litarature, New 

York-London, Routledge, 2004. 

HOMÉROSZ, Iliász, Budapest, Szépirodalmi Kiadó, 1963. 

HYGINUS, Fabulae, Lipcse, K.G. Saur, 2002. 

insularum vicinarum, Berlin 1908.  

JOSEPHUS, Jewish Antiquities, Books V-VIII (trans. J. Thackeray- Ralph Marcus), Cambridge, 

Harvard University Press, 1968. 

JOSEPHUS, Jewish Antiquities, Books V-VIII (trans. J. Thackeray- Ralph Marcus), Cambridge, 

Harvard University Press, 1968. 

JOSEPHUS, The Jewish War, Volume I: Books 1-2 (Trans. H. St. J. Thackeray), Cambridge, 

Harvard University Press, 1927. 

JOSEPHUS, Jewish Antiquities, Books XII–XIV (trans. Ralph Marcus), Cambridge, Harvard 

University Press, 1957. 

KHARITÓN, Kallirhoé, Budapest, K.u. K kiadó, 2006. 

LONGOSZ, Daphnisz és Khloé, Budapest, Magyar Helikon, 1975. 

LUCRETIUS, A természetről (ford. Tóth Béla), Budapest, Kossuth, 1997. 

LUKIANOSZ, Összes művei, 1. kötet, Magyar Helikon, 1974. 

LUKIANOSZ, Összes művei, 2. kötet, Magyar Helikon. 

LÜSZIÁSZ, Lysias beszédei, Budapest, Osiris–Balassi, 2003. 

MARCUS AURELIUS, Elmélkedései, Bukarest, Téka, 1983. 

MARCUS AURELIUS, M. Antonius Imperator Ad Se Ipsum, Jan Hendrik Leopold in aedibus B. G. 

Teubneri, Leipzig. 1908. 

MARTIALIS, Epigrammata, Oxford, Oxford University Press, 1922. 

MARTIALIS, Válogatott epigrammák, Budapest, Magyar Könyvklub, 2001. 

ÓRIGENÉSZ, Kelszosz ellen (ford. Somos Róbert), Budapest, Kairosz Kiadó, 2008.  

ÓRIGENÉSZ: Kelszosz ellen (ford. Helidl György–Somos Róbert), Budapest, Kairosz, 2008. Idézi:  

OVIDIUS, A szerelem művészete/ A szerelem orvosságai (ford. Bede Anna, Szathmáry Lajos), 

Budapest, Európa, 1982.  

OVIDIUS, Hősnők levelei (ford. Muraközy Gyula), Budapest, Helikon, 1985. 

OVIDIUS, Szerelmek (ford.Gaál László et al.), Budapest, Tertius, 1998. 

PAUSZANIASZ, Görögország leírása, 1. kötet, Gödöllő, Attraktor, 2008. 



243 
 

PETRONIUS ARBITER, Satyricon (ford. Horváth István Károly), Szeged, Szukits, 1994. 

PHILO, The Embassy to Gaius (trans. F.H. Colson), Cambridge, Harvard University Press, 1962. 

PHILO, Volume IX (trans. F.H. Colson), Cambridge, Harvard University Press, 1985. 

PHILOSTRATUS, Imagines, London, William Heinemann, 1931. 

PLÁTON, Összes művei, 1. kötet, Budapest, Európa, 1984.  

PLÁTON, Összes művei, 3. Kötet, Budapest, Európa, 1984. 

PLÁTÓN: Összes művei, I. kötet, Budapest, Európa, 1984.  

PLAUTUS, Vígjátékai, (ford. Devecseri Gábor), 1. kötet, Budapest, Helikon, 1977. 

PLINIUS, Idősebb, A természet historiája (ford. Váczy Kálmán), Bukarest, Kriterion, 1973. 

PLINIUS, Levelek, Budapest, Európa, 1981. 

PLINY, the Elder, Naturalis Historia, Lipsiae. Teubner, 1906. 

PLOTINUS, Enneads, I.1-9, Cambridge MA, Harvard University Press, 1989 . 

PLUTARCH, Complete Works, Delphi Classics, 2013, 210. 

PLUTARCH, Moralia, III, Cambridge MA, Harvard University Press, 1961. 

PLUTARCH, Moralia, VI, Cambridge MA, Harvard University Press 1962. 

PLUTARCH, Moralia, XIII/II, Cambridge MA, Harvard University Press, 2004. 

PLUTARCH, Moralia, XIII/II, Cambridge MA, Harvard University Press, 1961. 

PLUTARCH, Plutarch's Lives with an English Translation by Bernadotte Perrin, Cambridge, MA, 

Harvard University Press, 1914. 

PLUTARKHOSZ, Párhuzamos életrajzok (ford. Máthé Elek), 1. kötet, Budapest, Magyar Helikon, 

1978.  

PLUTARKHOSZ, Párhuzamos életrajzok, 2. kötet, Budapest, Magyar Helikon, 1978. 

REARDON, B. P. (szerk.), Collected Ancient Greek Novels, Berkeley–Los Angeles–London, 

University of California Press, 1989. 

ROBERTS, Alexander – DONALDSON, James – COXE, C. A. (eds.), Ante-Nicene Fathers, Vol. 2 , 

Buffalo, Christian Literature Publishing Co., 1885.  

QUINTILLIANUS, Szónoklattan, Pozsony, Kalligram, 2008. 

SENECA, Drámái (ford. Eiler Tamás et al.), Budapest, Szénzár, 2006.  

SENECA, Moral Essays (ed. John W. Basore),vol. 3.,  London and New York, Heinemann, 1935. 



244 
 

SENECA, Moral Essays, Volume II: De Consolatione ad Marciam. De Vita Beata. De Otio. De 

Tranquillitate Animi. De Brevitate Vitae. De Consolatione ad Polybium. De Consolatione ad 

Helviam., Cambridge, MA, Harvard University Press, 1932. 

SENECA, Prózai művei (ford. Bollók János et al.), 1. kötet, Budapest, Szénzár, 2002.  

SENECA, Prózai művei, (ford. Bollók János et al.), 2. kötet, Budapest, Szénzár, 2004. 

SENECA, Tragoediae (ed. Rudolf Peiper, Gustav Richter), Leipzig, Teubner, 1921. 

SUETONIUS, Caesarok élete, Budapest, Európa, 1994. 

SZENT ÁGOSTON, Isten Városáról (ford. Földváry Antal), 1. kötet, Budapest, Kairosz, 2005. 

SZENT ÁGOSTON, Vallomásai (ford. Vass József), Budapest, Szent István Társualt, 2023. 

SZOPHOKLÉSZ, Drámái, Budapest, Osiris Kiadó, 2004. 

SZTRÁBÓN, Geógraphika, Budapest, Gondolat, 1977. 

TACITUS, Összes művei (ford. Borzsák István et al.), Budapest, Európa, 1980. 

THUKÜDIDÉSZ, A peloponnészoszi háború, Budapest, Osiris, 1999. 

TITUS LIVIUS, A római nép története a város alapításától, I–IV (ford. Kiss Ferencné, Muraközy 

Gyula), Budapest, Európa, 1982. 

VANYÓ László (szerk.), Euszebiosz Egyháztörténete, Budapest, Apostoli Szentszék, 1983. 

VANYÓ László (szerk.), Órigenész az imádságról és a vértanúságról, Budapest, Apostoli 

Szentszék,1997. 

VANYÓ László (szerk.), Tertullianus művei, Budapest, Apostoli Szentszék, 1986. 

VANYÓ László (szerk.), Apostoli Atyák, Budapest, Apostoli Szentszék, 1988. 

VANYÓ László (szerk.), Tertullinaus művei, Ókeresztény Írók 12, Budapest, Apostoli Szentszék, 

1986.  

VANYÓ László (szerk.), Vértanúakták és szenvedéstörténetek, Budapest, Apostoli Szentszék, 

1984. 

VERGIL, Bucolics, Aeneid, and Georgics (ed. J. B. Greenough), Boston, Ginn & Co., 1900. 

VERGILIUS, Összes művei (ford. Lakatos István), Budapest, Európa, 1984.  

WENTWORTH HIGGINSON, Thomas (ford.), The Works of Epictetus: His Discourses, in Four 

Books, the Enchiridion, and Fragments, New York, Thomas Nelson and Sons. 1890.  

WEST, M.L. (szerk.), Iambi et Elegi Graeci ante Alexandrum Cantati, vol. 1., Oxford, Oxford 

University Press, 1971. 

XENOPHÓN, Kürosz nevelkedése, Anabázis, Budapest, Európa, 1979. 



245 
 

XENOPHÓN, Történeti munkái, Budapest, Osiris, 2001. 

 

Sírfelirat-források 

 

BECKBY, Hermann (szerk.), Anthologia Graeca, I−XVI, München, 1957−1958.      

BECKBY, Hermann, Anthologia Graeca, vol. IX-XI, München, Ernst Heimeran Verlag, 1958.  

BILABEL, F. (szerk.), Sammelbuch griechischer Urkunden aus Ägypten, vol.4, nos. 7270-7514, 

Strassburg, 1931. 

BORMANN, Eugen – HENZEN, Wilhelm – BANG, Martin –HÜLSEN, Christian – DE ROSSI, Giovanni 

Battista, Corpus Inscriptionum Latinarum, vol. VI: Inscriptiones Urbis Romae Latinae, Berlin, 

Reimer, 1926. 

BORMANN, Eugen, Corpus Inscriptionum Latinarum, vol. XI: Inscriptiones Aemiliae, Etruriae, 

Umbriae Latinae, Berlin, De Gruyter,  1966. 

BÜCHELER, Franz, Anthologia Latina, vol 1-2, Stuttgart, Teubner, 1982. 

CLEMENS ALEXANDRINUS, Stromata, Buch VII–VIII, Leipzig, J. C. Hinrichs’sche 

Buchhandlung, 1909. 

DEMARE, Jules (szerk.), Inscriptiones Graecae XII,7. Inscriptiones Amorgi et et insularum 

vicinarum, Berlin 1908. 

DESSAU, Hermann, Corpus Inscriptionum Latinarum, vol. XIV: Inscriptiones Latii veteris 

Latinae, Berlin, De Gruyter, 1968. 

HIRSCHFELD, O. –  ZANGEMEISTER, C, Corpus Inscriptionum Latinarum, vol. XIII: Inscriptiones 

trium Galliarum et Germaniarum Latinae, Berlin, Reimer, 1916. 

        HONDIUS, E. Jacob (szerk.), Supplementum Epigraphicum Graecum, vols. 1–11, Leiden 1923-

1954. 

KAIBEL, Georgius, Epigrammata Graeca ex lapidibus conlecta, Hildesheim, 1965. 

KENRICK, John. Roman Sepulchral Inscriptions, London, 1858. 

KIRCHNER, Johannes, Inscriptiones Graecae II et III. Inscriptiones Atticae Euclidis anno 

posteriores, Berlin 1913–1940.  

LATTIMORE, Richmond, Themes in Greek and Latin Epitaphs, Urbana, University of Illinois 

Press, 1962. 



246 
 

MERKELBACH, Reinhold – STAUBER, Josef (szerk), Steinepigramme aus dem Griechische Osten, 

München, vol.1-6., 2002. 

MIHAILOV, Georgi (szerk.), Inscriptiones graecae in Bulgaria repertae, vol. 1, Sofia 1958-1970.  

MOMMSEN, Theodor –WILMANNS, Gustav –DESSAU, Hermann, Corpus Inscriptionum 

Latinarum, vol.  VIII: Inscriptiones Africae Latinae, Berlin, Reimer, 1881-1956. 

MOMMSEN, Theodor, Corpus Inscriptionum Latinarum, vol. IX: Inscriptiones Calabriae, 

Apuliae, Samnii, Sabinorum, Piceni Latinae, Berlin, reimer, 1883. 

ORRELI, von Johann Caspar Inscriptionum Latinarum Selectarum Amplissima Collectio 

Romanae Antiquitatis, vol. 2., Zürich, 1828. 

Werner PEEK, Griechische Grabgedichte, Akademie Verlag, Berlin, 1960. 

Werner PEEK, Griechische Grabgedichte, Akademie Verlag, Berlin, 1960. 
 

Monográfiák, tanulmányok, kommentárok, teológiai szótárak, enciklopédiák 

 

ASOMATOU, Arezina (et al.), The act of suicide in Greek mythology, in: Encephalos 53, 2016, 65–

75. 

BALTZ – CAMERON – NOWAK et al (eds.): Theologische Realenzyklopädie, Berlin – New York, 

de Gruyter, 2001. 

BARNES, D. Timothy, Tertullian: A Historical and Literary Study, Oxford, Clarendon Press, 

1985. 

BORING, Eugen (ed.), Hellenistic Commentary to the New Testament, Nashville, Abingdon Press, 

1995. 

BORZSÁK István, A két Cato híre–à travers les âges, in: Csörsz Rumen István- Szabó G. Zoltán: 

„Nem sűlyed az emberiség”, Budapest, MTA, 2007, 147-156.  

BOYARIN, Daniel, Dying for God, Stanford, Stanford University Press, 1999. 

BROOKE, A. E., The Commentary of Origen on S. John’s Gospel, Cambridge, University Press, 

1896.  

BRUEGGEMANN, Walter, First and Second Samuel. Interpretation, a Bible commentary for 

teaching and preaching, Louisville, John Knox Press, 1990. 

CAMPBELL, A. F., 1Samuel. The Forms of the Old Testament Literature, Grand Rapids, 

Eerdmans Publishing Company, 2003. 



247 
 

CAMUS, Albert, The Myth of Sisyphus and Other Essays, New York, Vintage, 2018. 

CLARKE, D. Andrew, Secular and Christian Leadership in Corinth, Leiden-New York-Köln, 

Brill, 1993. 

COFFEY, Michael –MAYER, Roland (ed), Seneca: Phaedra, with introduction and commentary, 

Cambridge, 1990. 

COGAN, M., I Kings: A new translation with introduction and commentary, New Haven; London, 

Yale University Press, 2008 

CRADDOCK, B. Fred, Philippians, Atlanta, Knox Press, 1985. 

CUNDALL, A. E. – FRUCHTENBAUM, A. G.,  The books of Judges and Ruth, San Antonio, Ariel 

Ministries, 2006. 

CUNDALL, A. E. – MORRIS, Leon, Judges and Ruth: An introduction and commentary, 

Nottingham, Inter-Varsity Press, 1968. 

CSERHÁTI Sándor, Pál apostolnak a Filippibeliekhez írt levele, Budapest, A Magyarországi 

Evangélikus Egyház Sajtóosztálya, 1976. 

DEVRIES, S. J., 1 Kings, nn: Bruce M. METZGER (ed.): Word Biblical Commentary, vol.2, 

Nashville, Thomas Nelson Publisher, 2003. 

DODDS R. Eric, Pagan and Christian in an Age of Anxiety: Some Aspects of Religious 

Experience from Marcus Aurelius to Constantine, Cambridge, Cambridge University Press, 

1965. 

DODS, Marcus (ed.), The Works of Aurelius Augustine, vol.3., Edinburgh, T and T Clark, 1872. 

DROGE, Arthur, Did Paul Commit Suicide?, in: Bible Review (1989), 14-21.  

DROGE, J. Arthur –  TABOR, D. James, A Noble Death. Suicide and Martyrdom among Christians 

and Jews in Antiquity, San Francisco, HarperCollins Publishers, 1992. 

DROGE, J. Arthur, Mori lucrum: Paul and Ancient Theories of Suicide, in: Novum Testamentum, 

XXX, 3 (1988), 263–286. 

DURKHEIM, Émile, Suicide. A Study in Sociology, New York–London, Routledge, 2002. 

ELIADE, Mircea, The Encyclopedia of Religion, vol. 14,  London, MacMillan Publ., 1987.  

ENGLERT, Walter, Seneca and the Stoic View of Suicide, in: The Society for Ancient Greek 

Philosophy Newsletter, 184, 1990, 4–6. 

FEE, D. Gordon, Philippians, Downers Grove, InterVarsity Press, 1999. 



248 
 

FELDMAN, H. Louis, Flavius Josephus Revisited: the Man, His Writings, and  His  Significance, 

Berlin-New York, De Gruyter, 1984.   

FERGUSON, R. Brian, Chimpamzees, War, and History, Oxford, Oxford University Press, 2023. 

FOX, Robin Lane, Pagans and Christians, New York, Knopf, 1967.  

FRANKL, Victor, Mégis mondj igent az életre, Európa, Budapest, 2016. 

Fred SKOLNIC, Fred (ed.), Encyclopaedia Judaica, vol. 19, New York–London, Keter Publ., 

2007. 

GARLAND, E. David, Philippians, in: Tremper LONGMAN – David E. GARLAND (ed): The 

Expositor’s Bible Commentary, Gran Rapids, Zondervan, 2006. 

GARLAND, Robert, The Greek Way of Death, Ithaca, NY, Cornell University Press, 1988. 

GARRISON, P. Elise, Attitudes toward Suicide in Ancient Greece, In: Transactions of the 

American Philological Association (1974-2014), vol. 121, 1991, pp. 1–34. 

GARULLI, Valentina –SANTIN, Eleonora, Oltre la traduzione: strategie di comunicazione e 

confini linguistico-culturali nelle iscrizioni metriche bilingui greco-latine, 170-177. 

https://hal.science/hal-03085253/document (utolsó letöltés: 2023. 11. 17.) 

GIGLIOLI, Alberto, Mihi enim vivere Christus est. Congettura al testo di Phil. 1,21, in: Rivista 

Biblica 16 (1968), 305–315.  

GOLDSTEIN, Sidney, Suicide in Rabbinic Literature, Ktav Publishing House, 1989. 

GONZÁLES GONZÁLES, Marta, Funerary Epigrams od Ancient Greece, London, Bloomsbury 

Publishing, 2019, 69. 

GRAF, Chiara, From Mockery to Respect: The Housekeeper’s Suicide in Apuleius’s The Golden 

Ass, in: Vexillum, 2012/2, 83–93. 

GRENE, Clement, Cowardice, Betrayal and Discipleship: Peter and Judas in the Gospels, School 

of Divinity, University of Edinburgh, 2016 (doctoral thesis). 

GRIFFIN, Miriam, Philosophy, Cato, and Roman Suicide I, in: G&R 33 (1), 1986, 64–77.     

GRIFFIN, T. Miriam, Seneca: A Philosopher in Politics, Oxford, 1976. 

GUBAR, Susan,  Judas: a Biography, New York, W.W. Norton, 2009. 

HAENCHEN, Ernst, The Acts of the Apostles, Philadelphia, The Westminster Press, 1971. 

HAGNER, Donald, Matthew 14-28, Dallas, Word, 2002. 

HALLMANNSECKER, Martin, Roman Ionia: Constructions of Cultural Identity in Western Asia 

Minor, New York, Cambridge University Press, 2022, 216–217. 

https://hal.science/hal-03085253/document


249 
 

HARLEY, Felicity, Hanging by a thread: the death of Judas in early Christian art, in: Olsen Lam–

Rossitza Schroeder (eds.), The Eloquence of Art, London–New York, Routledge, 2020, 115–

123. 

HARRAN, J. Marilyn, Suicide, in: The Encyclopedia of Religion, vol. 14 (1987), pp. 125-131. 

HENDRIKSEN, William, New Testament commentary: Exposition of Philippians, Grand Rapids, 

Baker Book House, 2001. 

HENGEl, Martin, Crucifixion, Philadelphia, Fortress Press, 1977. 

HEZSER, Catherine, Followers, Servants, and Traitors: The Representation of Disciples in the 

Synoptic Gospels and in Ancient Judaism, in: Stanley E. Porter–Andrew W. Pitts (eds.), 

Christian Origins and the Establishment of the Early Jesus Movement, Leiden–Boston, Brill, 

2018, 71–86. 

HILL, D. Timothy, Ambitiosa Mors, Suicide and Self in Roman Thouht and Litarature, New 

York-London, Routledge, 2004. 

HOHEISEL, Karl, Suizid, in: BALTZ – CAMERON – NOWAK et al (eds.): Theologische 

Realenzyklopädie, Berlin – New York, de Gruyter, 2001, 442–445. 

HOOFF, J. Anton, From Autothanasia to Suicide. Self-Killing in Classical Antiquity, London, 

Routledge, 1990. 

HOOPER, A. Finlay, A Funerary Stelae from Kom Abou Billou, Ann Arbor, 1961.  

https://www.thelatinlibrary.com/augustine/civ1.shtml (utolsó letöltés: 2025.05.20). 

HÜBNER, Emilio, Los más antiguos poetas de la península, in: Estudios de erudición española. 

Homenaje a Menéndez Pelayo en el año vigésimo de su profesorado, vol. 2, Madrid 1899, 341-

365. 

JAQUETTE, L. James, A Not-so-noble Death: Figured Speech, Friendship in Suicide in Philippians 

1: 21–26, in Neotestamentica 28 (1), 1994, 177–192. 

JAQUETTE, L. James, Life and Death, "Adiaphora," and Paul's Rhetorical Strategies, Novum 

Testamentum, 38, 1, 1996, 30−54. 

JOHNSON, Skuli, The Obituary Epigrams of Martial, in: The Classical Journal Vol. 49, No. 6 

(1954), 265-272 . 

JUDD, K. Daniel, Suicide at Masada and in the World of the New Testament, in: John F. HALL – 

John W. WELCH (eds.): Masada and the World of the New Testament, Provo, Brigham Young 

University, 1997, 378–392.  

https://www.thelatinlibrary.com/augustine/civ1.shtml
https://www.jstor.org/stable/i365856
https://www.jstor.org/stable/i365856


250 
 

KAPLAN, J. Kalman, Biblical versus Greek Narratives for Suicide Prevention and Life 

Promotion: Releasing Hope from Pandora’s Urn, in: Religions 12: 238. 

KEENER, S. Craig, A Commentary on the Gospel of Matthew, Cambridge, Eerdmans, 1999. 

KNOPPERS, N. Gary, I Chronicles 10-29: A new translation with introduction and commentary, 

New Haven; London, Yale University Press, 2008. 

KNOX, E. Peter, Ovid: Heroides: Select Epistles, with introduction and commentary, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1995. 

KOTLIŃSKA-TOMA, Agnieszka, Is Ending a Wretched Life Pardonable? Attitudes Towards 

Suicide in Greek Funerary Epigram.” Eos, Commentarii Societatis Philologae Polonorum, vol. 

CI, 2014, 169–185. 

KÓKAI-NAGY Viktor, Der Begriff ἐλευθερία im Bellum Judaicum, in: KÓKAI-NAGY Viktor–VÉR 

Ádám (eds.): Peace and War in Josephus, 195–214. https://doi.org/10.1515/9783111146591-012. 

KRUSCHWITZ, Peter, War, Combat Trauma, and Poetry: Evidence for PTSD in the Latin Verse 

Inscriptions? https://thepetrifiedmuse.blog/2015/11/13/war-combat-trauma-and-poetry-evidence-

for-ptsd-in-the-latin-verse-inscriptions/ (utolsó letöltés: 2023.11.30). 

LADOUCEUR, David Josephus and Masada, in: L. FELDMAN –G. HATA (eds.): Josephus, Judaism, 

and Christianity, Detroit, Wayne State Univ. Press, 1987, 95–113. 

LATTIMORE, Richmond, Themes in Greek and Latin Epitaphs, Urbana, University of Illinois 

Press, 1962. 

LEDÁN M. István, A halál mint álom, DRHE–ÚTK, Debrecen, 2021. 

LEDÁN M. István, Lehet-e teste a léleknek? A lélek “materialitása” a görög gondolkodásban és 

az Újszövetségben, in: Balogh Csaba–Kolumbán Vilmos (szerk.): Az Írás bűvöletében, 

Kolozsvár, KPTI, 2021, 494–510. 

LEDÁN M. István, Ókori csodák, csodatevők és csodaelbeszélések, In: Studia Doctorum 

Theologiae Protestantis, 2022/1, 2023, 25-78,. 

LENDON, E. Jon, Empire of Honor: the Art of Government in the Roman World, Oxford, 

Clarendon Press, 1997, 36–55.  

LONG, A. A., Epictetus: A Stoic and Socratic Guide to Life, Oxford, Clarendon Press, 2002. 

MARICIC–Zeljka SAJIN, Gordan, Ancient Greeks and Suicide int he Tragedies: Sophocles’Ajax 

and Euripides’ Heracles,  In: Istrazivanja, Journal of Historical Researches 31, 2020, 65–77. 

https://doi.org/10.1515/9783111146591-012
https://thepetrifiedmuse.blog/2015/11/13/war-combat-trauma-and-poetry-evidence-for-ptsd-in-the-latin-verse-inscriptions/
https://thepetrifiedmuse.blog/2015/11/13/war-combat-trauma-and-poetry-evidence-for-ptsd-in-the-latin-verse-inscriptions/


251 
 

MARSHALL, C.W., The Works of Seneca the Younger and Their Dates, in: Gregor DAMSCHEN– 

Andreas HEIL (eds.): Brill’s Companion to Seneca, Leiden–Boston, Brill, 2014, 33–45. 

MARSHALL, Howard, Acts: An introduction and commentary, Downers Grove, InterVarsity 

Press, 1980. 

MASON, Steve, Josephus és az Újszövetség (ford. Szabadi István), Budapest–Komárom, Kálvin–

Selye János Egyetem RTK, 2023. 

MINOIS, Georges, Istoria sinuciderii. Societatea occidental in fata mortii voluntare (Az 

öngyilkosság története. A nyugati társadalom az önkéntes halállal szemközt), Bukarest, 

Humanitas, 2002. 

MONTI, C. Richard, The Dido Episode and the Aeneid: Roman Social and Political Values in the 

Epic, Leiden, Brill, 1981. 

MONZÓN PERTEJO, Elena –BERNAD LÓPEZ, Victoria, The Demons of Judas and Mary Magdalene 

in Medieval Art, in: Religions (2022), 13, 1048.  https://doi.org/10.3390/rel13111048.  

NISBET, Gideon, A Sickness of Discourse: The Vanishing Syndrome of Leptosune, in: Greece 

and Rome 50, nr. 2 (2003), 191–205. 

NOCK, Arthur Darby – BEAZLEY, J. D., Sarcophagi and Symbolism, in: American Journal of 

Archaeology, vol. 50, No. 1 (1946), 140-170. 

NORTJÉ, L., Matthew’s motive for the composition of the story of Judas’s suicide in Matthew 27: 

3/10, in: Neotestamentica, 28 (1), 1994, 41-51. 

O'BRIEN, Peter, The Epistle to the Philippians: A commentary on the Greek text, Grand Rapids, 

Eerdmans, 1991.  

OYLER, Acacia Grace, The Gender of Greek Suicide: Constructions of Humor and Heroism in 

Epigrams, Classical Studies Honors Theses 8, 2023. 

P. GARRISON, P. Elise, Groaning Tears, Leiden-New York-Köln, Brill, 1995.  

PECZ Vilmos, Ókori lexikon, Budapest, Franklin Társulat, I/1 kötet, 1902. 

PECZ Vilmos, Ókori lexikon, Budapest, Franklin Társulat, II/1 kötet, 1904.  

PERES Imre – LEDÁN M. István, Ókori görög sírfeliratok, Debrecen, DRHE – Újszövetségi 

Tanszék, 2023. 

PERVO, R.I.  & ATTRIDGE, H.W., Acts: A commentary on the Book of Acts, Minneapolis:, 

Fortress Press, 2009. 

 

https://doi.org/10.3390/rel13111048
https://www.jstor.org/stable/i221871


252 
 

PESTHY-SIMON Mónika, Isaac, Iphigeneia, Ignatius. Martyrdom and Human Sacrifice, 

Budapest–New York, CEU Press, 2017. 

PETROVIC, Andrej, Sepulchral Epigram for Philadelphos (A fallen Soldier?), in: Mnemosyne 63 

(2010) 616–624. 

PLASS, Paul, The Game of Death in Ancient Rome, Madison, Wisconsin Press, 1995. 

RABINOVITZ, Louis Isaac, Suicide, in: Fred SKOLNIC (ed.): Encyclopaedia Judaica, vol. 19, New 

York–London, Keter Publ., 2007. 

RIST, John Michael (ed.), The Stoics, Los Angeles, University of California Press, 1978. 

ROISMAN, M. Hanna, Women in Senecan Tragedy, in: Scholia NS, vol. 14 (2005), 72–88. 

RONCAGLIA, E. Carolynn, Northern Italy in the Roman World, Baltimore, Johns Hopkins 

University Press, 2018. 

ROSE, R. Amy, Seneca and Suicide: The End of the Hercules Furens, in: The Classical Outlook, 

vol.60, No. 4, 1983, 109–111. 

ROSENBAUM, Julius, The Plague of Lust, vol. 2,  Párizs, Charles Carrington, 1901. 

ROY, K. Gibson, Man of High Empire, Oxford, Oxford University Press, 2020. 

ROYMANS, Nico – ZANDSTRA, Marenne, Indications for rural slavery in the northern provinces, 

in: Nico ROYMANS –Ton DERKS: Villa Landscapes in the Roman North, Amsterdam, Amsterdam 

University Press, 2011, 161-179. 

SAARI, Aaron Maurice, The Many Deaths of Judas Iscariot: a meditation on suicide, New York, 

Routledge, 2006, 91–98; William KLASSEN, Judas: Friend or Betrayer of Jesus?, London, SCM, 

1996, 96–107. 

SILVA, Moisés, Philippians, Grand Rapids, Baker Academic, 2005. 

SLATER, W. Niall, Reading Petronius, Baltimore and London, 1990. 

SMELIK, F. Willem, The Targum of Judges, Leiden–New York–Köln, Brill, 1995.   

STÉGEN, G.,  L'« impiété » de Sutia Anthis, in: Revue belge de philologie et d'histoire, tome 39, 

fasc. 1, (1961), Antiquité – Houdeid, 59-61. 

STILL, D. Todd, Tertullian and Paul, London, Bloomsbury Academic, 2013. 

STIVALA, Joan, Death before Dishonour! Suicide of Christian Victims of Rape, in: Eras 13/1, 

2011, 1–23. 

STRACHAN, J. C. G., Who Did Forbid Suicide at Phaedo 62b? Author(s), In: The Classical 

Quarterly, 1970, Vol. 20, No. 2, pp. 216–220. 



253 
 

THOMPSON, Clara Louise, Taedium Vitae in Roman Sepulchral Inscriptions, Lancaster, 1912. 

THOMPSON, W. James – LONGENECKER, W. Bruce, Philippians and Philemon, Gran Rapids, 

Baker Academic, 2016. 

VAN HENTEN, Jan Willem – AVEMARIE, Friedrich, Martyrdom and Noble Death. Selected Texts 

from Greco-Roman, Jewish and Christian Antiquity, London–New York, Routledge, 2002. 

VOISIN, Jean-Louis, Apicata, Antinoüs et quelques autres, in: Mélanges de l'École française de 

Rome. Antiquité, 99, nr. 1., 1987, 257-280. 

WEST, M.L. (szerk.), Iambi et Elegi Graeci ante Alexandrum Cantati, vol. 1., Oxford, Oxford 

University Press, 1971. 

WIGODER, Jeoffrey (ed.), The Encyclopedia of Judaism (Suicide), New York – London, 

Macmillan Publ.,1989. 

WYPUSTEK, Andrej, Images of Eternal Beauty in Funerary Verse Inscriptions of the Hellenistic 

and Roman Period, Brill, Leiden-Boston, 2013. 

YOUNGBLOOD, R. F., 1, 2 Samuel, in: F. E. GAEBELEIN (ed.): The Expositor's Bible Commentary, 

Volume 3: Deuteronomy, Joshua, Judges, Ruth, 1 & 2 Samuel, Grand Rapids, Zondervan 

Publishing House, 1992. 

 

Internetes hivatkozások 

 

 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3atext%3a1999.01.0169%3atext%3dPh
aedo (utolsó letöltés: 2024.05.11). 
 
https://penelope.uchicago.edu/aelian/ (utolsó letöltés: 2024.02.02). 
 
https://www.attalus.org/info/diodorus.html (utolsó letöltés: 2024.02.06). 
 
https://newepicurean.com/epicurus/the-crucial-doctrines-of-epicurus-revised-version/vatican-
library-list/(utolsó letöltés: 2024.08.21). 
 

https://monadnock.net/epicurus/vatican-sayings.html (utolsó letöltés: 2024.08.21). 
 
https://www.thelatinlibrary.com/sen/sen.hercules.shtml (utolsó letöltés: 2025-06-09). 
 
http://www.manfredclauss.de. (utolsó letöltés: 2024.02.07). 
 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0169:text=Phaedo
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0169:text=Phaedo
https://penelope.uchicago.edu/aelian/
https://www.attalus.org/info/diodorus.html
https://newepicurean.com/epicurus/the-crucial-doctrines-of-epicurus-revised-version/vatican-library-list/
https://newepicurean.com/epicurus/the-crucial-doctrines-of-epicurus-revised-version/vatican-library-list/
https://monadnock.net/epicurus/vatican-sayings.html
https://www.thelatinlibrary.com/sen/sen.hercules.shtml
http://www.manfredclauss.de/


254 
 

https://www.cwla.org/increased-suicide-rates-among-children-aged-5-to-11-years-in-the-u-s/ 
(utolsó letöltés: 2023. 11. 30.) 
 
https://www.sefaria.org/Tractate_Semachot.2.1?lang=bi (utolsó letöltés: 2025.02.13). 
 
https://www.sefaria.org/Tractate_Semachot.2.4?lang=bi (utolsó letöltés: 2025.02.13). 
 
https://www.sefaria.org/Tractate_Semachot.2.4?lang=bi (utolsó letöltés: 2025.02.13). 
 
https://www.sefaria.org/Sanhedrin.74a.10?lang=bi (utolsó letöltés: 2025.02.13). 
 
https://www.sefaria.org/Sotah.10a.3?lang=bi (utolsó letöltés: 2025.02.13). 
 
https://www.sefaria.org/Mishnah_Sanhedrin.10?lang=bi (utolsó letöltés: 2025.02.13). 
 
https://www.sefaria.org/Sanhedrin.105a.1?lang=bi&with=all&lang2=en (utolsó letöltés: 
2025.02.13). 
 
https://www.sefaria.org/Bereshit_Rabbah.34.13?lang=bi (utolsó letöltés: 2025.02.13). 
 
https://www.sefaria.org/Pirkei_DeRabbi_Eliezer.33.12?lang=bi utolsó letöltés: 2025.02.13). 
 
https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.18a.13?lang=bi (utolsó letöltés: 2025. 01.04). 
 
https://www.sefaria.org/Taanit.29a.15?lang=bi (utolsó letöltés: 2025. 01.04). 
 
https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.17b.14?lang=bi (utolsó letöltés: 2025. 01.04). 
 
https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.18a.13?lang=bi (utolsó letöltés: 2025. 01.04) 
 
https://www.sefaria.org/Kiddushin.81b.4?lang=bi (utolsó letöltés: 2025. 01.04). 
 
https://www.sefaria.org/Bereshit_Rabbah.65?lang=bi (utolsó letöltés: 2025. 01.04). 
 
https://www.sefaria.org/Gittin.57b.13?lang=bi&with=all&lang2=en (utolsó letöltés: 2025. 
01.04). 
https://www.sefaria.org/Gittin.57b.21?lang=bi&with=all&lang2=en (utolsó letöltés: 2025. 
01.04). 
 
https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.apol.shtml (utolsó letöltés: 2025.05.26). 
 
https://www.tertullian.org/latin/ad_scapulam.htm (utolsó letöltés: 2025.05.31). 
 
https://www.tertullian.org/latin/ad_martyres.htm (utolsó letöltés: 2025.05.31). 
 
https://www.tertullian.org/latin/scorpiace.htm (utolsó letöltés: 2025.05.31). 

https://www.cwla.org/increased-suicide-rates-among-children-aged-5-to-11-years-in-the-u-s/
https://www.sefaria.org/Tractate_Semachot.2.1?lang=bi
https://www.sefaria.org/Tractate_Semachot.2.4?lang=bi
https://www.sefaria.org/Tractate_Semachot.2.4?lang=bi
https://www.sefaria.org/Sanhedrin.74a.10?lang=bi
https://www.sefaria.org/Sotah.10a.3?lang=bi
https://www.sefaria.org/Mishnah_Sanhedrin.10?lang=bi
https://www.sefaria.org/Sanhedrin.105a.1?lang=bi&with=all&lang2=en
https://www.sefaria.org/Bereshit_Rabbah.34.13?lang=bi
https://www.sefaria.org/Pirkei_DeRabbi_Eliezer.33.12?lang=bi
https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.18a.13?lang=bi
https://www.sefaria.org/Taanit.29a.15?lang=bi
https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.17b.14?lang=bi
https://www.sefaria.org/Avodah_Zarah.18a.13?lang=bi
https://www.sefaria.org/Kiddushin.81b.4?lang=bi
https://www.sefaria.org/Bereshit_Rabbah.65?lang=bi
https://www.sefaria.org/Gittin.57b.13?lang=bi&with=all&lang2=en
https://www.sefaria.org/Gittin.57b.21?lang=bi&with=all&lang2=en
https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.apol.shtml
https://www.tertullian.org/latin/ad_scapulam.htm
https://www.tertullian.org/latin/ad_martyres.htm
https://www.tertullian.org/latin/scorpiace.htm


255 
 

 
https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.patientia.shtml (utolsó letöltés: 2025.05.31). 
 
 
 
 

https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.patientia.shtml

	‎C:\Users\user\Desktop\Öngyilkos sírfeliratok\Kész szöveg\Címlap.pdf‎
	‎C:\Users\user\Desktop\Öngyilkos sírfeliratok\Kész szöveg\Az öngyilkosság reprezentációi.pdf‎



